
 تشیع علوی و بازسازی معنا؛   

 موفه   و  لاکلا   نظریه  پایه  بر  شریعتی  دینی  اصلاح  گفتمان  تحلیل 
 

 2خانی    زهرا، 1مهاجر میلانی   امیر

 
 ، قم، ایران وهشکده زن و خانوادهژ پ  ، استادیار گروه فقه و حقوق. 1

 م، ایران ، ق آموخته دکتری دین پژوهی، دانشگاه ادیان و مذاهبدانش .  2
 

 چکیده 

  تجدد   و   سنت   دیرپای   نزاع   از   محصولی   توان می   را   تاکنون   نوزدهم   قرن   اواخر   از   اسلام   جهان   در   دینی   اصلاح   های گفتمان 

  هستند،   غرب   فکری   های جریان   از   تابعی  هم   و   اسلامی   جوامع   داخلی   تحولات   از   متأثر   هم   که   ها گفتمان   این .  دانست 

  جایگاه  گسترده،  اثرگذاری  دلیل  به  ایران  در  شریعتی  علی  دینی  اصلاح  گفتمان  میان،  این  در . اند یافته  توجهی  قابل  تنوع 

 صرف  بازخوانی   از   عبور   با   که   فرایندی   است؛   نهفته   تشیع   هدفمند   بازسازی   در   گفتمان   این   شاخص   ویژگی .  دارد   ای ویژه 

 با  مقاله   این .  کند می   تبدیل   پویا   و   انقلابی   آرمانی   به   اجتماعی، آن را   پذیری مسئولیت   فاقد   تفسیرهای   از   پرهیز   و   سنت 

 مرکزی   دال   عنوان به   « امامت »   بازسازی معنایی   طریق   از   شریعتی   که   دهد می   نشان   موفه   و   لاکلا   گفتمان   نظریه   از   گیری بهره 

 آورد  پدید   معنایی   ای منظومه   ارزی، هم   های زنجیره   در   امت   و   ولایت   انتظار،   عدالت،   چون   شناور   های دال   بندی مفصل   و 

  طرد، منطق  با  او . شود می  تبدیل  ستم  با  مبارزه و  پذیری مسئولیت  اجتماعی،   کنش   به  معطوف  هویتی  به   تشیع  آن  در  که 

  انقلابی   بدیلی  مثابه به   را   « علوی   تشیع »   مقابل   در   و   راند می   حاشیه   به   و   بازنمایی  « صفوی   تشیع »   ذیل   را   رقیب   های قرائت 

  تغییر   به   معطوف   و   محور عدالت   فعال،   قالبی   در   شیعی   هویت   بازسازی   فرایند،   این   نتیجه   . کند می   تثبیت   خواه عدالت   و 

.  کرد   ایجاد   ای گسترده   گری بسیج   توان   نیز   تاریخی   و   اجتماعی   عرصه   نظری، در   سطح   علاوه بر انسجام در   که   هویتی   بود؛ 

  ساختارهای  تغییر  برای  آمادگی  ایجاد  و  جمعی  مسئولیت  برانگیختن   ها، توده  توانمندسازی  ابزار  به  دین  گفتمان،  این  در 

 بتواند  شریعتی   گفتمان   شد  باعث   ها کنش   و   معانی   از   ای شبکه  ایجاد   و  دینی   مفاهیم   تازه   دهی سازمان .  شد   تبدیل   نابرابر 

  اعتراضی   های حرکت   گیری شکل   در   و   کند   منتقل   مخاطبان   برای  آشنا   قالبی   در   را   طلبانه آزادی   و   خواهانه عدالت   های پیام 

  شریعتی   دینی   اصلاح   گفتمان   دهد که های پژوهش نشان می یافته .  کند   ایفا   مؤثر   نقش   اسلامی   انقلاب   نهایتاً  و   1۳۵۰  دهه 

  یک   سطح   از   امامت،   محور   حول   گفتمانی   انسجام   ایجاد   و   تشیع   کلیدی   مفاهیم   بازآرایی   با   علوی،   تشیع   عنوان   تحت 

 . شد   تبدیل   ایران   اجتماعی – سیاسی   سپهر   بر   اثرگذار   هژمونیک   نیروهای   از   یکی   به   و   رفت   فراتر   نظری   پروژه 
 

 علوی، هژمونی   ع ی تش موفه،    و   تحلیل گفتمان، لاکلا   انقلابی،   بازسازی معنا، خوانش   دینی، علی شریعتی،   : اصلاح واژگان کلیدی 

 
            :نویسنده مسئول                                                                         Email: z.khani@urd.ac.ir 

 دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی 

 1404 پاییز و زمستان، 2، شماره 16دوره 

 93-67، صص مقاله پژوهشی 

 

 

 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

68 

 مقدمه 

  مواجهه   به   نسبت   مهم  هایواکنش   از   یکی   امروز،   تا   نوزدهم  قرن   اواخر   از  اسلام  جهان  در   دینی   اصلاح

  اسلام  جهان   در  دینی   اصلاح  گوناگون،   اجتماعی  و   تاریخی  شرایط  به   توجه   با . است   بوده  مدرنیته   با  اسلام 

  با   رویارویی   نوزدهم،   قرن   در   مسیحی   تمدن   با   اسلام   جهان   تقابل .  است   یافته   متفاوتی   های بندی صورت 

تجربه   و   مدرن  تکنولوژی   و   علم   با   مواجهه   بیستم،   قرن   در   سوسیالیسم   جهان  نهایت    و   هاانقلاب   در 

اند  کرده   فراهم   دینی   گری اصلاح   از   خاصی   نوع   ظهور   برای   را   خاصی   های زمینه   یک   هر   دینی،   های حکومت 

این 1۵۰:  1۳8۵)بشیریه،     سیاسی،   قدرت   با   دین   نسبت   درباره   ایتازه   های پرسش   سو یک   از   تحولات   (. 

  تطبیق   و   سنت   انتقادی   بازخوانی   ضرورت   دیگر   سوی   از   و   برانگیخت   علمی   پیشرفت   و   اجتماعی   عدالت 

 . ساخت   برجسته  را  زمانه  مقتضیات  با  آن 

  رسمی  های قرائت  سلطه  به  واکنش  در  معاصر خود و   تحولات از  الهام با  چارچوب، شریعتی  همین  در

  مسائل   به   هم   که   بسازد   قرائتی   آن   از  و   کند   بازتعریف   را   تشیع   کلیدی   مفاهیم   کوشید   دین،   از   محور فقه   و

  در   وی  .باشد   داشته   سیاسی  و  اجتماعی  سپهر  در   انقلابی  و  بخش رهایی   ظرفیت  هم   و   دهد   پاسخ  معاصر

  جهان   در   دینی  اصلاح   سنت  دهندهادامه   را   خود   دینی،  روشنفکری   مقام  در   شمسی،  1۳۵۰  و   1۳۴۰  های دهه 

  لاهوری،   سیدجمال الدین اسدآبادی، اقبال  چون   متفکرانی  توسط  ترپیش   که   سنتی   کند؛ می   معرفی  اسلام 

  تحولات  و  دین میان   نسبت بودند  کوشیده  خاص  ایشیوه   به   هریک و  گرفته  شکل   ...  و  سنگلجی  شریعت

  محدود   جریان   این   تداوم  به   صرفاً   شریعتی   جایگاه   حال، این   با . کنند   بازاندیشی   را   مدرن   اجتماعی   و  معرفتی 

  در   دین   برای   تازه  های افق  هم  انقلابی،   ایدئولوژی   به  دینی   اصلاح   تبدیل   در  ویژه های او، به شود. تلاش نمی 

  برای   جدی  های چالش   بعدها  منجر شد که   هایی محدودیت   ایجاد  به  هم   و  گشود   جامعه  و   سیاست  عرصه 

  که   است  شده  باعث  شریعتی  فکری   پروژه  در   متناقض   گاه  ابعاد   و  چندلایگی  . گذاشت   جای  بر   دینی  تفکر 

  میراث   و   جایگاه   تفسیر  به   خاص   منظری  از  یک  هر   که   هایی روایت   شود؛   ارائه   او  از  متفاوتی  هایروایت 

  گسستن  با  که   گیردمی  قرار   ایدئولوژی   اصحاب   زمره  در  شریعتی   طباطبایی،  دیدگاه  از   . اندپرداخته   او   فکری 

  برجسته   هاینمونه  از  یکی.  فروکاست  معاصر   سیاسی  پیکار  برای ابزاری  به  را  تاریخ  حال،   و  گذشته   نسبت

  نظام   برابر   در   اعتراض   صدای   را   او   شریعتی   که   جایی   است؛   ابوذر   کتاب   در   ابوذر  بازنمایی   رویکرد،   این 

  در   که  مؤمنی   کند؛ می   معرفی   عدالت  راه   شهید  نخستین  و   جامعه  بیدار   وجدان   پیامبر،  از   پس   اسلام  طبقاتی 

  این   در .  شد  تبعید   ربذه   به  سبب  همین   به   و  ایستاد   اقتصادی   تبعیض   و   ثروت   انباشت   اموی،   اشرافیت   برابر 

الگویی   بلکه   منزوی نیست؛   و   زاهد   ای چهره   ابوذر  روایت،    اسلام   از   ای نماینده   و   علوی   مکتب   برای   او 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

69 

  در  شریعتی   که  دهدمی   نشان خوانشی چنین   طباطبایی،   نظر  از(.  1۳8۷  شریعتی، )  است  اجتماعی– توحیدی

  توجیه   دغدغه   بیندیشد،  اسلام   صدر   تاریخ   یا   ابوذر   خود   به   آنکه   از   بیش   سوسیالیست   نخستین   به   ابوذر   تبدیل

  که   داندمی   کاذب   آگاهی  از  اینمونه   را  رویکرد   این  طباطبایی   داشت.  را   خویش   زمانه   انقلابی   ایدئولوژی

  و   فلسفی   سنت   از   معرفتی   گسستی   نتیجه،   در   و   کند می   بازسازی   معاصر   مبارزه   الزامات   منظر   از   را   گذشته 

  ایدئولوگی   عنوانبه   شریعتی  خوانش،   این  در .  آورد می   پدید  سینایی،بوعلی   عقلانیت   ویژه به   اسلامی،   عقلانی

  بازتفسیر  معاصر   اهداف  چارچوب  در را  آن  و  دهدمی  قرار  سیاست   خدمت   در  را  تاریخ  که   شودمی   معرفی

  او،   نظر   به .  کندمی   عرضه   شریعتی   از  متفاوت   تصویری   سروش  مقابل،   در  . ( 29- 28:  1۳92کند)طباطبایی، می 

  از   نه  شود، می   نزدیک  اسلام  به  شناسی جامعه   و  تاریخ   رهگذر از  که   است   مورخی   چیز   هر از  پیش  شریعتی 

  محوری   جایگاهی   ابوذر   چون   هایی چهره  شریعتی،   نزد   که   است   باور   این   بر   سروش .  فقه   یا   کلام   فلسفه،   مسیر 

  امامان   یا   پیامبر  مقابل   نقطه   در   و  ندارد  مردم   با   ایفاصله   که   انقلابی   و   شورشگر   زمینی،   شخصیتی   دارند؛

  نگاه   از.  سازد می   جدا   عادی  مؤمنان  روزمره   زیست  از  را  آنان  بودنشانقدسی   که   گیردمی   قرار   معصومی 

  کرد  بدل  مبارزه  ایدئولوژی   به  شریعتی  نظر  در   را   اسلام   او،  انقلابی   شور  و  ابوذر  به  شریعتی  عشق  سروش، 

 . ( 1۰1:  1۳8۴داد )سروش،   سوق   ایدئولوژیک  ای جامعه   رؤیای  سوی به  را  او  امر   همین  و

  شریعتی   گفتمان  در آن،   که  شود می  ارائه  روایتی   موفه،  و   لاکلا   گفتمان   نظریه   پایه   بر  و   پژوهش  این   در

  مرکزی   هایدال   بندیمفصل   و   دینی   معنای   بازسازی   برای   دانست   تر عمیق   سطحی   در   تلاشی   توانمی   را

  و   انقلابی   بدیل،   هویتی   بتواند   که   ارزهم   ای زنجیره   قالب   در   امت   و   انتظار   عدالت،   امامت،   مانند   تشیع 

  ایجاد   به   معطوف  گفتمان،  منطق   در   بازتعریف  این.  بسازد  دین  از  نهادی  و  مسلط   قرائت  برابر   در   بخشرهایی 

  افق   در   را  «دیگری »  و   «ما » مرزهای  تازه،   معناهای   دهی سازمان  با  که  است  سیاسی   و   فکری   هژمونی   نوعی 

از می   فعال  را   دین   اجتماعی   گری بسیج   ظرفیت   و   کند می   بازترسیم  جدیدی    دیانت،   شریعتی،   نظر  سازد. 

  خود   شود،   مفهومی   انجماد   و   رکود   دچار  که   هنگامی   اما   است؛   اسلامی   جوامع   در   همبستگی   عامل   ترین قوی 

  فعال   و   نوین   گفتمانی   دین او،   (؛ بنابراین اصلاح 1۴:  1۴۰1گردد )میری،  می   و توسعه تبدیل   پیشرفت   مانع   به 

  های سلطه   و   نابرابر   ساختارهای   با   مبارزه  خدمت   در   ها دین، آن   بنیادین   عناصر   افزون بر حفظ   که   کند خلق می 

 (. 2۰2  :1۳8۴گیرند )میرسپاسی، می  قرار   استعمار  و  استبداد  علیه  مردم  ایدئولوژیک   بسیج   اجتماعی و 

  اسلام  خالص   و  راستین   صورت   که   تشیعی   نیست؛   تشیع   جز   چیزی   ناب  اسلام   از آنجا که نزد شریعتی، 

نیز    او   دینی   اصلاح   (؛ 1۳:  1۳96گیرد)شریعتی،  می   قرار   اشرافیت   و   عربیت   خلافت،   برابر   در   و   است 

  بارز  ویژگی  . کند می  بازنمایی علوی تشیع  عنوان  با  را   آن   وی   که  است تشیع  از   خاصی   گفتمان   دربردارنده 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

70 

  ها سنت   این   که حالی   در   است؛   نهفته   شیعه   عرفانی   و   فلسفی   کلامی،   های سنت   از   آن   تمایز   در   این پروژه 

  شریعتی   اند، پرداخته   کامل   انسان  یا   عدالت امامت،   همچون  مفاهیمی  از   فردی  و   معرفتی   های تبیین  به   عموماً 

  با   او  . دهدمی   سازمان  جدید   گفتمانی  های دال   قالب   در  و   کند می   منتقل  تاریخی   و  اجتماعی  سطح   به   را   هاآن 

  بازتعریف   رهگذر  از   کوشدمی های هویت شیعی در برانگیختن عواطف و آگاهی سیاسی،  درک ظرفیت 

ها و  ترین ابزار وحدت توده قوی  آورد که   پدید دین   از   ای تازه   گفتمان  هویتی،  مرزهای   بازسازی  و مفاهیم

 . ( 21۳  - 212:  1۳8۴است )میرسپاسی، طلبانه  خواهانه و ترقی دهی آنان به سوی اهداف عدالت جهت 

  طریق   از   علوی،   تشیع   عنوان  تحت  شریعتی   دینی   اصلاح   گفتمان   که   است   آن   پژوهش   این   اصلی   فرضیه 

  معنا   طرد،   منطق   و  ارزی هم   های زنجیره   کارگیری به   و   مرکزی   دال  یک   حول   شناور   هایدال   دهی سازمان 

  تحلیل   برای   را   زمینه   فرضیه   این .  سازد می   هژمونیک   و   تثبیت   را   خود   گفتمانی   هویت   و   کند می   تولید 

  . آوردمی   فراهم   موفه  و لاکلا   نظری   چارچوب  در   گفتمانی   هویت   تثبیت   و   معنایی   بازتعریف   سازوکارهای 

  امر   ندارد و   وجود   شده تثبیت   پیشاپیش   ای جامعه  یا  هویت   معنا،   موفه،   و  لاکلا  گفتمان   نظریه   چارچوب  در

  طریق   از   نسبی   و   موقت   طوربه   تنها   که   است   روابطی   از   پراکنده   و   گشوده   قلمرویی   همواره  اجتماعی 

  کرده   برقرار  پیوند  مختلف  عناصر  میان   که   است   ای رویه  بندی مفصل  . شود می  تثبیت   بندی مفصل  فرایندهای 

  نظمی   هر .  است  گفتمان   فرایندی   چنین  محصول .  دهدمی   تغییر   پیوند   این   نتیجه   در   را   عناصر   آن   هویت   و 

  نهایتاً   و   موقتی   کوششی   بنیادین نبوده و  حقیقت   ذاتی یا   کل   یک   تجلی   گیرد، می   شکل   گفتمان   صورت   به   که 

  رهگذر   از   که   است  کلیتی  گفتمان .  است   اجتماعی   های تفاوت   و   پراکندگی   به   بخشیدن سامان   برای   ناکامل 

بخشد )لاکلا و موفه،  می   نسبی   انسجام  معناها   و   هادال   از   ای مجموعه   به   و   آید می   پدید   پیونددهنده   عمل   این 

198۷  :1۵8-161 .) 

  سازد؛ می   فراهم   را   ایدئولوژیک   و  دینی   های گفتمان   انتقادی   تحلیل   امکان   نظری   چارچوب  این   کاربست 

  قالبی  در  دینی   مفاهیم   دهی سازمان  و بازسازی   برای   تلاشی   خود  که   شریعتی  دینی   اصلاح  مورد   در   ویژه به 

  های قرائت  برابر   در هژمونیک و بدیل  گفتمانی  کوشد می  هابازتعریف  این  با شریعتی. آید می  شمار  به   نوین

  در   مفاهیم   این   پیوند   و   بندی صورت   چگونگی   بر   تمرکز   بنابراین،   نهد؛   بنیان   دین   از   نهادی   و   رسمی

  اساس  بر   را شریعتی   گفتمان سازی هژمونیک و تثبیت  سازوکارهای  سازدمی   قادر را ما معنایی،   هایزنجیره 

 . کنیم   آشکار   موفه  و  لاکلا  نظریه   منطق

 

 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

71 

 پیشینه  

  از  شیعی، و  اسلامی   های سنت  بازخوانی   و دینی  اصلاح  با  نسبت  در  ویژه به   شریعتی،   اندیشه   درباره   بحث

  و   دین   شناسی جامعه   اندیشه،   تاریخ   های حوزه   در   متعددی   پژوهشگران   توجه   که   است   موضوعاتی   جمله 

  سیاسی   و   شناختی جامعه   الهیاتی،   ابعاد   اند کوشیده   متنوعی   آثار .  است  کرده   جلب   خود   به   را   اسلامی   مطالعات 

  و   ایران   معاصر   اجتماعی   و   فکری   تحول   فرایندهای   در   را   او   نقش   و   کنند   تبیین   را   شریعتی   فکری   پروژه 

  با   هایی پژوهش   نخست،   داد؛  جای   دسته   دو   در   عمدتاً  توان می   را   مطالعات   این .  دهند  نشان   اسلام   جهان 

  عدم   یا   امکان   بر   و   پرداخته   اسلامی  سنتی   های آموزه   با   شریعتی  های اندیشه   نسبت   به   که   الهیاتی   رویکرد 

  در   مردانی   به عنوان مثال، خیرالل   اند؛کرده   تمرکز  شیعه   کلامی   و  اعتقادی   مبانی   با   هاآن   سازگاری   امکان

  و   کرده   معرفی   ماتریالیسم   بر   مبتنی   آلیسمی ایده   مثابه به   را   شریعتی   اسلام   « شریعتی  اندیشه   نقد   و  بررسی »

  مورد  صد  به  نزدیک   او . است  پرداخته  روحانیت  با  عیار تمام   ای مبارزه  به  نگاه   این  پرتو   در  وی  است   معتقد 

 . است  پرداخته   آنها  نقد  به   و  کرده   استخراج  شریعتی   آثار  در  را  فکری  انحراف 

  فرهنگی   و  اجتماعی  تأثیرات   بر   بیشتر   است که   شناختی جامعه  رویکرد   با   هایی پژوهش  بخش دیگر نیز 

  نوسازی   در  را   او  نقش  اند کوشیده  و بوده  متمرکز  معاصر  ایران  تحولات   بستر   در   شریعتی   دینی   اصلاحات 

  »واکاوی   عنوان   با   مانند مقاله جواد میری   . کنند   تبیین   اجتماعی   بسیج   و   جمعی   هویت   گیری شکل   دینی، 

 پژوهانه دین   رویکرد   تحلیل  به   « که (صفوی  تشیع   و  علوی  تشیع   مفهوم   دو   بر تأکید  با )   شریعتی  پژوهی دین 

  نهضت   دیالکتیک   مبنای   بر   او   اندیشه   در   « صفوی   تشیع /علوی  تشیع »  دوگانه   دهدمی   نشان   و   پرداخته   شریعتی 

  اسلام   برابر در  حرکت  اسلام مثابه به   را علوی تشیع شریعتی   خوانش،  این اساس   بر. است  فهم  قابل نظام  و

  تشیع   هیئت  در   را   تشیع   بعد،  به   صفویه   دوره   از   و   گیرد، می   نظر   در  صفوی   عصر   از   پیش   تا (  تسنن )  نظام

  تبدیل   فرایند   شریعتی   که   دهدمی   توضیح  چارچوب،   این   بر   تکیه   با   میری .  شناسد بازمی   شده نهادی   و   نظام 

  گیرد می   کار به   تشیع   تاریخ   فهم   برای   است،   شده شناخته   قاعده   یک   شناسی جامعه   در   که   را   سازمان   به   حرکت 

نزد شریعتی    علوی   تشیع   به   بازگشت   میری   از منظر .  برد می   بهره   ایران   جامعه   انحطاط   تبیین   برای   آن   از   و

 . کند   عمل  انحطاط   این   از  رفتبرون  برای  راهی  نقشه  همچون  تواند می 

  مربوط   دینی   مطالعات   حوزه   در  موفه   و  لاکلا  گفتمان   نظریه   کاربست   به   ادبیات پژوهش،  دوم  لایه  

  شماری   است،   رفته  کار  به  جمعی   هایهویت  تحلیل  و  سیاست  حوزه  در  عمدتاً  نظریه  این  هرچند . شود می 

  این .  گیرند کار به  دینی  های گفتمان  در معنایی   های بازتعریف   تحلیل  برای  را  آن  اند کرده   تلاش  ها پژوهش  از 

  فرآیند  تبیین  برای هژمونی  و  ارزیهم  زنجیره  مرکزی،   دال چون  مفاهیمی   هایظرفیت   بر  مطالعات از  دسته 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

72 

می داشته تأکید    سیاسی   و   دینی   های هویت   بازسازی  نمونه  عنوان  به  هراس اند؛  کتاب  به  :  بنیادین  توان 

اسلامی    بنیادگرایی   بر   تمرکز   در این اثر با   او   اشاره کرد.   سعید  گرایی نوشته بابی اسلام   ظهور   و  اروپامداری 

  دالی  بلکه   نیست؛  ثابت  جوهر   یک  اسلام   دهدمی   ارائه داده و نشان   گرایی اسلام   و  اسلام   از   گفتمانی   تحلیلی 

  از   الهام   با   سعید .  شود می   بازتولید   متفاوت  تاریخی   های بافت   و   گفتمانی   های شبکه   در  آن   معنای   که   است 

  با   نسبت   در   تنها   دال   هر   که   کند می تأکید    موفه،  و   لاکلا   شناختی نشانه   های نظریه   و   سوسور   شناسی زبان 

  شبکه  در  مرکزی   دال  مثابه به  باید   را   اسلام  اساس،   این  بر .  یابد می  معنا  دلالتی  های زنجیره   درون   و  ها مدلول 

  گرایانه، اسلام  های قرائت   تا   شناسانه شرق های فرض پیش  از   آن   کارکرد  که  دالی   فهمید؛  گرایی اسلام  گفتمان 

  ارتباط  در   و  خاص  های بندی طرح   درون   همواره   اسلام  منظر،  این   از . شود می  بازتعریف  و   تغییر   دستخوش 

  معنا   تولید   تاریخی   و   بافتی   شرایط   به   توجه   مستلزم   آن   تحلیل   نتیجه   در   و   کند می   پیدا   معنا   ها دال   سایر   با 

  در   اسلام   چگونه   که   دهدمی   نشان   و   کند می   اتخاذ   گرایانه ضداصول   رویکردی   مسیر،   این   در   سعید .  است 

  نیروهای   اساس   بر  آن   معنای  و   شده  گرفته   کار   به   سیال   گفتمانی   ماده   یک   مثابه به   مختلف  های گفتمان 

 . ( ۵2- ۴8:   199۷شود )سعید،  می  بازسازی  دوره  هر  هژمونیک 

  و   لاکلا   گفتمان   نظریه   گسترده   کاربرد   و   سو یک   از   شریعتی   های اندیشه   درباره   ها پژوهش   انبوه   وجود   با 

  گرفته   قرار   توجه   مورد   کمتر   حوزه   دو   این   میان   پیوند   دیگر،   سوی   از   سیاسی   و   دینی   هایهویت   مطالعه   در   موفه 

 اصلاح  اما  اند؛ پرداخته   شریعتی   اندیشه   به   گفتمان   رویکرد   از   الهام   با   هایی پژوهش   هرچند   دیگر،  بیان   به .  است 

 نگرفته   قرار   بررسی   مورد   موفه   و   لاکلا   نظری   دستگاه   بر   مستقیم   تکیه   با   و   مند نظام   چارچوبی   در   هنوز   او   دینی 

 موفه، و   لاکلا  مفاهیم  از   گیری بهره   با   کوشدمی   و  گیرد می  جای   خل   همین  در   حاضر   پژوهش   رو، ازاین .  است 

   . سازد   آشکار   را   شریعتی   دینی  اصلاح   گفتمان   در   سازی هژمونیک   و   معنایی   بازتعریف   سازوکارهای 

 

 چارچوب نظری 

  علوی   تشیع   عنوان   تحت  را   آن  وی  که   شریعتی   اندیشه   در  دینی   اصلاح   گفتمان   ساختار   تحلیل   برای

  گیری شکل   نحوه  معنا،   تثبیت  و  تولید  سازوکارهای   بتواند  که   نیاز است  است، چارچوبی   کرده  بندی صورت 

  آشکار   دقتبه   را  او   گفتمان   درون  سازیهژمونیک   و  طرد  فرآیند   همچنین   و  معنایی،   هایزنجیره   و   هادال 

  هژمونی،   منطق   و   ها دال   سیالیت   معنا،   گرایانه برساخت   ماهیت   بر تأکید    با   موفه   و   لاکلا   گفتمان   نظریه .  کند 

  زنجیره   مرکزی،  دال   بندی،مفصل  چون مفاهیمی  کردن  فراهم   با   نظریه   این .  آورد می  فراهم   را   قابلیتی  چنین 

  امکان   و   گذارد می   اختیار   در   را   شریعتی   گفتمان   واکاوی   برای   لازم   مفهومی   ابزار   طرد،   منطق   و   ارزیهم 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

73 

  نیز   آن   هژمونیک   های افق   و   طردشده  مرزهای   او،   گفتمان   درونی   معنایی   شبکه   افزون بر تحلیل   تا   دهدمی 

 . شود  بررسی 

 

 نظریه گفتمان لاکلا و موفه   3-1

  در   تحلیل   ابزارهای  پرکاربردترین   از  یکی   به تدریج به   که   است  ای رشته میان   و  چندلایه   مفهومی   گفتمان 

  معنایی   و   زبانی   الگوهای   از   ای مجموعه   به   گفتمان   ابتدایی،   معنای   در.  شد   تبدیل   اجتماعی   و   انسانی   علوم 

  این   حال، بااین   کنند؛ می   استفاده   هاآن   از   گوناگون   های موقعیت   در  اجتماعی   کنشگران   که   شودمی   اطلاق 

  نیست. به   آن   علمی   تحلیل   چگونگی   یا   آن   عملکرد   نحوه   گفتمان،   چیستی   توضیح   به   قادر   ساده   تعریف 

  و   تر دقیق   معنای   اندکوشیده   اخیر  هایدهه   در  ای رشته میان   رویکردهای   و   متکثر   های نظریه   دلیل،   همین 

   . ( 1۷:    2۰۰2کنند )یورگنسن،   ارائه  گفتمان  تحلیل  و  گفتمان   از  کارآمدتری 

  ها، نظریه لاکلا و موفه است که ارنستو لاکلا و شانتال موفه در آن با تلفیق دو رویکرد یکی از این نظریه 

  مطالعه   وارد   مستقیماً   را   ایدئولوژی   و  قدرت  های پساساختارگرایانه، مقوله   رویکرد  و   گراساخت   شناختی زبان 

با   زبان   نظریه   گرامشی،   و   لاکان   دریدا،  سوسور،  فوکو،  چون   متفکرانی   هایسنت   از  گیریبهره   کردند و 

دادند)سلطانی،   سیاسی   فلسفه   حوزه   در   را   خود   گفتمان    های برداشت   نقد   با   آنان   . ( 1۵:  1۳8۷  شکل 

  ندارد  وجود  جامعه  نام  به  پیشینی   و  ارگانیک  کلیت   هیچ  که   کنند می تأکید  نکته  این  بر  جامعه   از  گرایانه ذات 

  در این چارچوب  . نیست  ناتمام  همواره  و  تاریخی  برساختی   جز  چیزی   شناسیم می  جامعه   مثابه به  ما  آنچه  و

  ریشه دارند   ای شکننده   و   موقتی   های بندی در مفصل   بلکه   طبیعی نیستند؛   نظمی   بازتاب   اجتماعی   های نظم 

  درون  تنها   اجتماعی  امر  عناصر   موفه،   و  لاکلا   نظر   از . گیرند می   شکل   تقارن عدم   و  گشودگی  از   بستری   بر  که 

  گفتمان   ترتیب،بدین .  ندارد   وجود  آن  از   خارج   ایشده تثبیت   معنای  یا   هویت   هیچ   و   یابند می   معنا  گفتمان   یک 

از آن  باشد،   یا   زبانی   امری   که بیش    طور به   قدرت   روابط   و   هویت   معنا،   آن،   در   که   است   کنشی   شناختی 

  کردن   آشکار  برای  ابزاری   به   آنان  نظر  در   گفتمان  تحلیل   که   اینجاست.  شوند می   بازتولید  و   تولید   زمان هم 

  نقطه   به   هرگز  که   هایی کشمکش   شود؛می   بدل   معنا   تثبیت   سر   بر   های کشمکش   و   هژمونیک   سازوکارهای 

دارد )لاکلا و    قرار  مداوم   بازتعریف   و  سیالیت   معرض   در  همواره   اجتماعی  امر   خود   زیرا   رسند؛ نمی   پایانی 

 . ( 1۵۷- 1۵۵:  198۷موفه،  

 

 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

74 

 مفاهیم اساسی نظریه لاکلا و موفه   3-2

  روابط  تحلیل  امکان  که   دارد   وجود  بنیادین مفاهیم  از   ای مجموعه   موفه،  و   لاکلا  گفتمان   نظریه  چارچوب   در

  از   وسیعی  طیف   شامل  نظریه   این  اگرچه .  کند می   فراهم  را   هژمونیک  هایکشمکش   و   معنا   تولید   قدرت، 

  کارکرد   بیشترین   که   است   شده   معطوف   محوری   مفهوم   چند   به   ای ویژه   توجه   پژوهش   این   در   هاست، ایده 

 دارند.   شریعتی دینی  اصلاح  گفتمان  مطالعه  در  را

  چارچوب   در   را   هاآن   هویت   و کند می   برقرار   پیوند  مختلف  عناصر  میان  که  است   کنشی   :1بندی مفصل 

 . ( 1۷1:  198۷دهد )لاکلا و موفه،  می   تغییر  ساختاری   و  موقت  کل   یک 

  پدید  را  معانی  از   ایشبکه   و  گیرد می   شکل   عناصر  بندیمفصل  کنش  نتیجه  در  که   است  : کلّیتی 2گفتمان 

  در   هانشانه   آن   در   که   است   ایعرصه   کلیّت،   این .  کند می   تعیین  را   هادال   میان   ارتباط   و   هویت   که   آورد می 

شود )لاکلا و موفه،  می   تثبیت   عناصر   سایر  با  ارتباط   طریق   از  هویتشان  و   یابند می   معنا   یکدیگر  با  نسبت

198۷  :1۷1 ) . 

  نسبی  تثبیت   و   شوند می   جمع   آن   اطراف   در   ها دال   سایر   که   است   مفهومی   یا   نقطه   معنای   : به ۳مرکزی   دال 

  شود می   تثبیت   معانی   گر دلالت   زنجیره   آن   طریق   از   که   است   اینقطه   همان   مرکز،   این .  سازند می   ممکن   را   معنا 

 . ( 18۳:  198۷)لاکلا و موفه،    آیدمی   فراهم  هادال  میان  روابط  نسبی  بینی پیش   امکان   و

  یک   که   است  هایی دلالت  تمامی  حامل   و  کرده  عمل معنا مازاد  مخزن  مثابه به  که   : میدانی۴گفتمان   میدان

 (. ۵8:    2۰۰2زند )یورگنسن،  می  کنار   خود   انسجام  حفظ   برای  خاص   گفتمان 

  این .  اند کشمکش   در   هاآن   به   دادن  معنا   سر  بر   مختلف  های گفتمان   که   هستند  هایی: نشانه ۵های سیال دال 

کند )یورگنسن،    تثبیت  را  هاآن   خود،   روش   به   کوشد می   گفتمان   هر   و   ندارند   ثابت   معنای   خود   به   خود  ها نشانه 

2۰۰2  :6۰ ) . 

  نهایی   انسجام  به   دستیابی   در   اجتماعی   نظم   هر   ناتوانی   که  است   ای لحظه   : تخاصم ۷و هژمونی   6تخاصم 

  ناتمامی   همین   بطن   در   دقیقاً   هژمونی   .( 2۰۴:  198۷سازد )لاکلا و موفه،  می   آشکار   را   معنا   کامل   تثبیت   و

 
1. Articulation 

2. Discourse 

3. Nodal Point 

4. Field of discursivity 

5. floating signifiers 

6. Antagonism 

7. hegemony  



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

75 

  امکان که  درحالی   انسجام؛   برقراری   و   معنا   بندی مفصل   برای   پیشامدی   و   موقت   تلاشی   گیرد؛ می   شکل 

  هژمونی   و   است   هژمونی  امکان   شرط   تخاصم   رو،ازاین .  پابرجاست   همواره   آن   خوردنبرهم   و   واژگونی 

موفه،    امر   ناتمامی   و   گشودگی   به   موقتی   پاسخی  و    ترین مهم   از   یکی .  ( 22۷:  198۷اجتماعی)لاکلا 

  فرایند   در   که   ایدوگانه   ذهنیت  اساس   بر  . است  رانی حاشیه   و   سازی برجسته   بندی، مفصل   سازوکارهای 

  بازنمایی   و  ادراک   « آنها»  و  «ما »   دوگانه   قالب  در  را   هاپدیده   تمامی   گفتمانی   سوژه  گرفته،   شکل  سازی غیریت 

  رانی »حاشیه   و  «ما   سازی»برجسته   صورت  به   اجتماعی   نهادهای  و   رفتار   زبان،   سطح   در  دوگانگی   این.  کند می 

 . ( 99:  1۳8۷یابد )سلطانی،  می  نمود  « آنها 

  چنین توصیف  را  گفتمان  در  معنا   تثبیت  و  گیری شکل   فرایند   مفاهیم،   این   از  گیری بهره   با   توان اکنون می 

  شبکه   یک   قالب  در  پراکنده   های نشانه   آن   در  که   فرایندی  است؛  بندی مفصل   فرایند   حاصل   معنا   کرد که 

  انسجام   حفظ   برای   گفتمان   هر .  شود می  تثبیت  یکدیگر با  نسبت  در   هاآن   هویت   و   یابند می   سازمان  معنایی 

  ارزی، هم   های زنجیره   و   مرکزی   های دال   حول   و   بزند   کنار   را   رقیب   و   ممکن   های دلالت   کوشد می   خود 

  هاست؛ نشانه   لغزش   مهار  و   بدیل  معناهای   طرد   نتیجه   موقت،  تثبیت   این . سازد   برقرار   را  معنا   موقتی  وحدت 

  نظم   کشیدن چالش به   و   بازگشت   امکان   همواره   و   مانند می   باقی   گفتمان   میدان   در   اما   طردشده   معناهای 

  بلکه   نیست؛   تغییرناپذیر   و   نهایی   نظریه   این   در   معنایی   هیچ   رو، ازاین .  کنند می   حفظ   خود   در   را   شده تثبیت 

  میدان  در  همواره  معنا   میان تثبیت این  در . اند واژگونی  های امکان  به  گشوده  و  موقتی   تاریخی، هاتثبیت  همه 

)یورگنسن، می   رخ   رقیب   هایگفتمان   میان   منازعه    که   است   ایلحظه   تخاصم .  ( 61  -۵8:  2۰۰2دهد 

  های مداخله   و  کندمی  آشکار  را  کامل  انسجام  به   دستیابی در آن ناتوانی و اجتماعی  نظم  هر های محدودیت 

  یک  رانی، حاشیه  و   سازی برجسته   سازوکارهای ایجاد   و   رقیب   معناهای   طرد   با   که   اند هایی تلاش   هژمونیک 

  در   هم  زبانی،  سطح  در  هم   رانی حاشیه   و   سازی برجسته .  سازند می   بدیهی   و   مسلط   را   جهان   از  خاص  قرائت 

  دیگر   معناهای   و   شوند می   برجسته   خاصی   مواضع   و   ها پدیده   ها، نشانه   کند؛ می   عمل   نهادی   و   اجتماعی   سطح 

  پایدار   ایهژمونی   هیچ  از آنجا که   .گردد  حفظ  گفتمان  موقت  هژمونی   و  انسجام  تا   شوند،می   رانده   حاشیه   به 

است    معنایی  هایافق   بازتعریف   و  هاگفتمان   میان   کشمکش  صحنه   همواره   تاریخ   نیست،   مطلق   و

  کند؛ می   تبدیل   ما   پژوهش  برای   کارآمد   چارچوبی   به   را   گفتمان   نظریه   ویژگی   این.  (۷2:  2۰۰2)یورگنسن،

  های امکان   و  طرد  منازعه،  های لحظه   همچنین   فهمید و   را   مفاهیم   شده تثبیت   معنای   هم  توانمی   آن  با  زیرا 

  معرض   در   همواره   ظاهری،   استواری   عین   در  مسلط،   های نظم   چگونه   که   داد  نشان   و   کرد   تحلیل   را   بدیل

 . اندبازتعریف  و  واژگونی 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

76 

 شریعتی  بازسازی و  تشیع مرکزی   دال 

  به باور ایشان نقطه   دارند و تأکید    مرکزی  دال   شناسایی  اهمیت   بر   خود  نظریه   در   موفه   و   لاکلا   که  گذشت 

  کلیت   این  از  نیز   تشیع   گفتمان.  گیرد می   شکل  مرکزی   دال   پیرامون   نظریه   این   در  گفتمان   تحلیل   عزیمت 

  دالی  است؛   کرده  عمل  مرکزی   دال مثابه به  دیرباز  از  « امامت »  شیعه،  هویتی  و  کلامی   سنت  در. نیست  خارج 

  و   الهیاتی  مفاهیم از  ایمنظومه  هم  و  سازدمی  مشخص   را اسلامی   هاینحله   سایر از  شیعه   تمایز مرز  هم که 

  سبب   امامت   ممتاز   جایگاه   این .  دهدمی   سامان   خود   حول   را   امت   و   انتظار   عدالت،   ولایت،   همچون   اجتماعی 

  بنیادین   دال   این   با   آن   نسبت   شناسایی   گام   نخستین   شیعی،   گفتمان   بازسازی   یا   بازخوانی   هر   در   که   است   شده 

  اسلامی   های فرقه   سایر   سنگ هم   مذهبی   فرقه   یک   خود،   اصیل   معنای   به   تشیع   گفتمان شریعتی،   در .  باشد 

  بازتولید   هرگونه   مخالف   و   طبقاتی   ضد   نژادی،   ضد   مترقی،   فهمی   است؛   اسلام   فهمیدن   نوع   یک   بلکه   نیست؛ 

  گیری جهت   از   پاسداری   و   اسلام   نخستین  روح   تداوم   تشیع   او،   نظر   از .  آلودتبعیض   و   اشرافی   های ساخت 

  در  آغاز  از  که   بیند می  اجتماعی   و  تاریخی  نهضتی  مثابه به  را   تشیع   وی . است   پیامبر   محور عدالت  و  توحیدی 

  طبقاتی   و   نژادی   سیاسی،  عناصر   ناآگاهانه   و   آگاهانه   نفوذ  با   و   ایستاده   اسلام   حقیقی   مسیر   انحراف   برابر 

  تاریخ   در   جریان  ترین مردمی   و   اسلام  از   تفسیر   ترین مترقی   تشیع   او،   باور   به .  است  کرده مقابله  ضداسلامی 

تشیع،    از   شریعتی  برداشت   این   اساس  بر  . ( 1۰۷الف:  1۳61است )شریعتی،    مسلمانان  سیاسی   و   اجتماعی 

  در . است   فهم قابل  افقی  چنین  با نسبت در تنها  معنایی   دستگاه این  در کلیدی   عنصر  هر  که   شودمی   روشن

  همان   تحقق   شریعتی   زیرا   ندارد؛   کانونی   نقش   منظومه   این   در   امامت   اندازه   به   مفهومی   هیچ   عناصر،   همه   میان 

  فهم   برای   بنابراین،   بیند؛ می   متجسد   امام   وجود   در   را   انحراف تشیع ضد   و   مدار مسئولیت   خواه، عدالت   روح 

 است.  ضروری   ورود  نقطه  امامت  معنای  تحلیل  او،  اندیشه   در علوی  تشیع  گفتمان 

  نمونه    او   برای امام .  فهمد می  اجتماعی  یا   سیاسی   رهبری از  تر گسترده   بسیار مفهومی  را  امامت شریعتی 

  مکتب   های ارزش   عینی   ترجمان   زیستنش نیز   و   افزون بر گفتارش، وجود   که   انسانی   است؛   انسان   متعالی 

  انسان   آرمانی   های صورت   مثابه اسطوره به   و   تاریخ   بزرگ   قهرمانان   که   نقشی   از منظر شریعتی همان .  است 

  محسوس   تجسد   و   ناطق   کتاب   امام   است؛   شده   نهاده   امام   عهده   بر   کردند، می   ایفا   ها تمدن   طول   در   کامل 

  تبدیل  زنده  حقیقتی  به   او وجود  در  اخلاقی  های مسئولیت  و  ها ایده   فضایل،  یعنی  است؛  اسلامی   ایدئولوژی

  ها زمان   همه   در   بلکه   اجتماعی است؛   کارویژه  یک   به   نه   و   عصر   یک  به   محدود   نه   امام   رو   همین  از.  شوند می 

  و   اجتماعی   معنای   امام،   از   الگویی   برداشت  همین   پایه   بر   ماند. شریعتی می   باقی   انسان   رشد   معیار   و   الگو 

  آزادی،   عدالت،  مطلق   هایارزش   عینی   تجسد  امام   اگر   زیرا  کند؛ می   بندیصورت   را   امامت   بخشرهایی 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

77 

  و   موجود   وضع   نقد   برای   معیاری   به  خودخودبه  پس  (،6۰- ۵9: 1۳89است )شریعتی،  توحید  و مسئولیت

  موروثی   موقعیت   که یک بیش از آن   شود. بر همین اساس امامتمی   تبدیل  قدرت  انحراف   تشخیص  شاخص

(.  8۳الف:  1۳۵9است )شریعتی،    خواهانه عدالت   و   انقلابی   بخش، رهایی   معنای   متافیزیکی باشد، حامل   یا 

  که   است   این   بر   مبتنی   بلکه   نیست؛   امام   دوازده   بودن   مقدس   به   ذهنی   اعتقاد   معنای   به   تنها   نزد او »امامت 

  تکامل   برای   و   دین   نام   به   که   قوانینی   و   ها هدف   تحقق   برای   اجتماعی   مسئولیت   دارای   است   مکتبی   اسلام 

  و   اجتماعی  فکری   رهبری   یک   ضرورت  بنابراین  و  دهدمی   ارائه   انسانی   جامعه   در  عدل   تحقق  و  انسان

شریعتی در همین چهارچوب، تلقی    . ( ۴۴1:  1۳۷9است« )شریعتی،   آن  لازمه  پیوسته  نسل  چند   طی   انقلابی 

  مفهومی   امامت   کلاسیک،   شیعی   کلام   (؛ چرا که در ۵9:  1۳89کشد )شریعتی،  سنتی از امامت را به چالش می 

دارد. از آنجا    جامعه  دنیوی   و   دینی   شئون   تدبیر   و   بشر   هدایت   در   را   پیامبر   جایگاه  که همان  است اعتقادی

  یا  پیامبر  نص   طریق  از   و  الهی   اراده   به   تنها   امام   تعیین   است؛ بنابراین   الهی  رسالت   تاریخی   تداوم   که امامت 

  کند می   برقرار  بعثت   فلسفه   و  نبوت  امامت،  میان  ناگسستنی   پیوندی  نگرش  این.  است   پذیر امکان   پیشین  امام

:  1۳66شمارد )مظفر،  می   عقلی   ضرورتی   الهی   هدایت  نظام  استمرار   برای   را   معصوم   امام  دائمی   حضور   و

  عقلی  کمال   مرتبه  به  کامل است که  انسانی   شریعت، افزون بر پاسداری از  امام  فکری،  دستگاه این  در. ( ۷۳

  در   امامت .  کند می   وساطت   انسانی   عالم   و   الهی   امر   میان   و   است   مندبهره   الهی   شهود  از   رسیده،   قدسی   و

  الهی   صفات  و   اسماء   کامل  مظهر   امام  آن،  در   که  مقامی   یابد؛ متافیزیکی و الهیاتی می   جایگاهی  افقی،  چنین 

  شرط  عالم،   قوام   با   کامل  انسان  وجودی پیوند منزله به   حضورش  و   است   انسانی  حقیقت عیار تمام   تجلی   و

 . ( 1۰۳۳  : 1۳86  طوسی،  نصیرالدین  آید )خواجه می  شمار   به   هستی سامان   و  بقا 

  اجتماعی   و   عینی  سطحی به   غیرتاریخی  و قدسی  سطحی  از را  امامت   با انتقاد از این نگرش،  شریعتی

  /1۴2:  2ج   ، 1۳86است )شریعتی،    ناطق   قرآن   و   اسلامی   ایدئولوژی   امام نزد شریعتی تجسد .  کشد فرامی 

  در   طرح   آن   مجسم   و   زنده   تحقق   همان   امام   باشد،   کاغذ   بر   طرحی   و   نقشه   مثابه به   اسلام   (. اگر ۵9:  1۳89

  امامت   شود می   باعث   بازتعریف  این   . کند می   ایفا   را   فکر  یک   عملی   نقش   امام   رو،   این   از .  است   واقعیت   عرصه 

  اگر .  کند   ایفا   اجتماعی را   ساخت   و  کنش  عرصه   با   ذهنیت  و   اعتقاد   حوزه   میان   پلی   نقش   شریعتی  گفتمان   در

  محور عدالت   و   انقلابی   جنبه   بر   شریعتی   داشت،   معنوی   و   ولایی   جنبه   بیشتر   امام   با   فرد   رابطه   سنتی،   تفاسیر   در

  از   را   جامعه   دارد،   مسئولیت و وظیفه   تاریخ،   در  که  کسی داند؛ می   نهضت   رهبر   را   امام   او .  کند می تأکید    آن

  باور   یک   سطح   از   امامت   صورت، بدین  (. 211:  2، ج 1۳9۴کند )شریعتی،    رها   استبداد   و   جاهلیت   سلطه 

  مفاهیمی   چارچوب،   این   در.  یابد می   ارتقا   اسلام  بخشرهایی   پروژه   در  گر کنش   عنصر   یک  سطح  به   اعتقادی



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

78 

  مفاهیم   این   نسبت،   این  بدون کنند؛می   پیدا  معنا   امامت  با نسبت  در   تنها  عصمت و...   عدالت،   توحید،   مانند

 . اندسوءاستفاده   و  تحریف  مستعد  و  شده تبدیل  شناور   عناصر  به 

  را   امامت   مفهوم   از   برداشت   در  بنیادین   انحراف   گونه   دو   تشیع،   تاریخ   از   خویش   تحلیل   در   شریعتی 

  و   الوهیت  با   تراز هم   ایمرتبه   به   امام   ارتقای  یعنی   است؛   سازانه قدسی   تحریف   نخست،.  کندمی   برجسته 

  پدید   امام   مقام   تکریم   برای   ظاهر   به   اگرچه   رویکرد،   این .  نیافتنی دست   و   ماورایی   ایاسطوره   به   او   تبدیل 

  و   مبارزه  عرصه  از  را  امام  و  انجامد می  او   تاریخی   رسالت و  اجتماعی  نقش  شدن   اثر بی  به  عمل   در اما   آمده، 

  منزوی،   شخصیتی  به   امام   فروکاستن  یعنی  است؛  گرایانه تسلیم   تحریف   دوم، .  سازد می  منفصل  امت   رهبری 

  کارکرد   هرگونه   فاقد   و   گیرد می   قرار   موجود   قدرت   ساختارهای   خدمت   در   عملاً   که   طرف بی   و   منفعل 

  بازتاب   یادشده،  تحریف   دو   هر   شریعتی  دیدگاه   از  . (128:  1۳۵9شود )شریعتی، می   انتقادی  و   بخش رهایی 

  تدریج،   به   که   وضعیتی   است؛   اسلامی   جوامع   در   کاذب   آگاهی   نوعی   محصول   و   تاریخی   انحطاط   شرایط 

  ساخته  منحرف  ستم  برابر  در   انقلابی   و  آگاهانه   رهبری   یعنی  خود؛  اصیل  مسیر  از   را   امامت   وجودی   فلسفه 

  متعهد   عالمان   و   دینی   روشنفکران   دوش   بر   خطیر   ایوظیفه   را   امامت   تاریخی   و   اصیل   معنای   احیای   او .  است 

  را   هاتحریف   با  مبارزه و بیدارسازی هدایت،  رسالت   تاریخ،  در   امام  نواب   مقام  در  باید   که  کسانی   داند؛ می 

 . ( ۴۰:   1۳86گیرند )شریعتی،   عهده  بر 

  در   اعتقادی   اصل  یک افزون بر اینکه  دهد این مفهوم می   نشان   شریعتی   اندیشه  در  امامت   جایگاه   تبیین 

  دینی  حیات   به  که   و نشانه ممتاز گفتمان او است   کانونی  مفهومی  آید، شمار می دینی به   های آموزه   سایر   کنار 

  مفاهیم  ای که به گونه   او   فکری   منظومه   در   امامت  علت محوریت یافتن .  بخشدمی   جهت و  معنا   سیاسی  و

  سبب به   امامت،   دریافت   هوشمندی   با   شریعتی   شوند این است که می   دهیسازمان   و  بندی مفصل   آن   حول

  او .  شود  تبدیل   ساز هویت   و  برجسته   ای نشانه   به  که  دارد   را   آن   ظرفیت   شیعی،  سنت  در   خود  ممتاز  جایگاه 

  مناسبات   عرصه   از   را   آن   عملاً  رازآلود،  و   ماورایی   وجوه   بر تأکید    با  امامت،   از  سنتی  تلقی  که   بود   باور   این   بر 

  این  کردن   زمینی  با کوشید می   رو،ازاین . ( 1۷۳:  1۳۷9است )شریعتی،   کرده   دور  تاریخی  پویایی   و  اجتماعی 

  نیست،   باورپذیر  بسیاری  برای   معاصر   جهان   در   که   رمزآلودی   ابعاد  گرفتننادیده   یا  کردن کمرنگ   و   مفهوم

  تاریخی   تحقق   امام  وجود  شریعتی در  . کند احیا  اجتماعی   -سیاسی  صحنه  در   فعال   نیرویی   مثابه به   را  تشیع

  امام . سازد می  تبدیل   استبداد   ضد  و  خواه عدالت  نهضتی  به   را   تشیع   که  بیند می  را   هایی ارزش  همه   انسانی   و 

  که   است   منظر   همین   از .  است   انسان   رشد   الگوی   و   انحراف   تشخیص   شاخص   قدرت،   نقد   معیار   او   برای 

  استمرار   پیوسته   نسل   چند   در   که   داندمی   انقلابی   و   اجتماعی   فکری،   رهبری   ضرورت   را   امامت   شریعتی 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

79 

 (. 6۰:  1۳89  شریعتی، )  یابد می 

  دهی سازمان   هم   مرکزی،  دال  مثابه به   شریعتی،   گفتمان  در  امامت   مفهوم  که   گفت  توان می   نظریه   این   پایه   بر 

  با  تقابل  در  را  گفتمان  این  هویتی  مرزهای زمان هم  و   بخشد می  سامان  را  دیگر  کلیدی   مفاهیم  بندی مفصل   و

  و   تثبیت  ناسیونالیستی   و   سکولار   هایخوانش   تا   گرفته   شیعی   کلام   سنتی   تفسیرهای   از   رقیب   های قرائت 

  دال   این   با   پیوند   در   چگونه   یک   هر   که   دید   توان می   شناور،   های دال   تحلیل   با   ادامه،   در .  کندمی   بازتولید 

 . یابند می   ایتازه  هویت  و  معنا  مرکزی 

 تشیع علوی در نسبت با دال مرکزی  8شناور   یها بندی دال مفصل 

  مفاهیم   گیرد. این می   شکل  شریعتی   گفتمان   معنایی  میدان  مرکزی،  دال  عنوان به   امامت  یافتن   محوریت  با 

  مورد  بخش رهایی  افق   و  جمعی   هویت  که   شوند می  بندی مفصل   ایگونه به  هریک  شریعتی   گفتمان  در   سیال 

 .  گردد  بازتولید   و  تثبیت  او   نظر

  و  اصلی دسته  دو را به  های شناورما دال   دال اصلی یعنی امامت، پیرامون شریعتی   گفتمان بازسازی  در

  که همواره ضمن آن   شریعتی   آثار   در  که   اندمفاهیمی  از   دسته  آن  اصلی  شناور   های دال . ایم کرده   تقسیم   فرعی 

  مرزبندی  علوی و  تشیع  گفتمان  هویت  به  دهی شکل   در  همچنین  شوند، می  طرح  امامت  با  مستقیم  پیوند  در

.  دارند   محوری   نقشی (  فقهی  کارانه محافظه   های قرائت   سلطنت،   صفوی،   تشیع )  رقیب   های گفتمان   با   آن 

  عناصر   عنوانبه   و   امامت   کنار  در   زیرا بارها  اند؛ دسته   این  از  انتظار  و   امت   ولایت،  عدالت،   چون   مفاهیمی

  یا   دهندمی   دست  از  را  خود   معنای   امامت  شوند؛ بدون می  بازتعریف  علوی   تشیع  انقلابی  چارچوب   سازنده 

  یا   سکولار   عدالت  به  که   امامت  از   منفصل عدالت   شوند؛ مثلاً می  فروکاسته  رقیب  حتی   و   متناقض  معنایی   به 

  با   امت  دادن   دارند؛ مانند پیوند  بخشانسجام   نقش  گفتمان،   درونی   سطح  در  شود؛ هم می   فروکاسته   فقهی

)شریعتی،   رهبری    و   سلطنتی   نیروهای   با   گفتمان   مرزبندی   به   بیرونی   سطح   در   هم   و   ( ۳۵:  1۳98  امام 

 . کنندمی  کمک   صفوی   های قرائت 

  تمایزگذاری   در  ویژه به   و   شریعتی   متون   در   اگرچه   که   اندمفاهیمی   شامل   فرعی  شناور  های دال   مقابل،   در

  نیست   اصلی   های دال   اندازه  به   ها آن   بخش انسجام   و   هویتی   بار  اما  دارند،  حضور   صفوی   و  علوی  تشیع  میان 

  عترت  و  وصایت، عاشورا عصمت،  چون   مفاهیمی.  شوند می   فهم اصلی  های دال  ذیل یا  حاشیه  در  بیشتر و

 
8. floating signifiers 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

80 

  عنوانبه   نه   اند،مطرح   اعتقادی  مفاهیم  یا   کلامی   مبانی  عنوانبه   زیرا اغلب  ؛9گیرند می   جای   دسته   این  در

  ارزی هم   هایزنجیره   ایجاد   تا   است   امام  مشروعیت   تبیین   در  بیشتر   هاآن   انقلابی؛ نقش  گفتمان  محرک   عناصر 

  کلامی   مباحث  به   محدود  و  ترفروغ کم   اصلی   های دال   به   نسبت  گفتمان،   در  سیاسی و حضورشان   و   اجتماعی 

  بر   تمرکز   شریعتی   گفتمان   تحلیل   در  که   دهدمی   امکان   فرعی،   و   اصلی   میان   تمایز   این   . است   اعتقادی   و

  و   هاآن   با   نسبت   در   تنها   فرعی   مفاهیم   و   شود   حفظ (  اصلی  های دال )  بخش انسجام   و   ساز هویت   مفاهیم 

   . گیرند قرار  توجه  مورد   تکمیلی عناصر  عنوان به 
 

 عدالت  5-1

  این   معنایی  هسته   امامت،  با   همراه  که   است   علوی   تشیع   اصلی  ستون   دو  از  یکی  در گفتمان شریعتی، عدالت 

  و  فردی   اخلاقی   فضیلت   یک  نه   را   عدالت   شریعتی . ( 1۰8الف : 1۳61دهد )شریعتی، می   تشکیل   را   مذهب 

  خداوند   ذاتی   صفت   از   که   داندمی   اجتماعی   و   شناختی هستی   اصلی   بلکه   انتزاعی،   کلامی  آموزه   یک   صرفاً   نه 

  جامعه   سیاسی   سامان  در  ویژه به   و   بشری  زندگی   های ساحت   همه   در   باید   دلیل   همین   به   و  شودمی   ناشی 

  است   معنی   این  به   است،  خداوند   صفات  از  یکی  عدالت  گوییم می  وقتی » که  کند می  تصریح   او .  یابد  تحقق 

  از   یکی  باید   بنابراین  و  است  بشری   زندگی  اساسی  اصول  از   یکی   و   هستی  اساسی  اصول  از  یکی   عدالت   که 

  برده   فراتر  فلسفی  بحث  یا   اخلاقی  توصیه  یک  سطح   از   را  عدالت  تلقی،  . این « باشد ما  جامعه  اساسی  اصول 

  شعار   سه (  ع)   علی   امام   زندگی   تحلیل   در   که چنان   کند؛ می   تبدیل  انقلابی  و  اجتماعی  شعاری   به   را   آن  و

)شریعتی،  می   عدالت   و   وحدت   مکتب،   را   او   اصلی    معنای   همین   تبیین   در   شریعتی   . ( ۳9۷:  1۳۷9داند 

  ناعادلانه   مناسبات   کردندگرگون   برای  نیرویی   علوی،   تشیع  در   عدالت  که   کند می تأکید    عدالت  اجتماعی 

  و  طبقاتی  تضاد  و  استثمار   گوید یکی از شعارها و اهداف تشیع آن است که »نظاممی   که  آنجا   است؛ جامعه 

  تغییر   را   جامعه   طبقاتی   عدالت.... و نظام   و   برابری   نظام   به   بکند   تبدیل   را   اجتماعی   تفرقه   و   اجتماعی   ظلم 

  اجتماعی   و   الهی   زمان هم   مفهومی   شریعتی   برای   عدالت   صورت، بدین (.  1۰8  الف، 1۳61شریعتی، )   « بدهد

 . است  برابری  بر  مبتنی   ایجامعه   برپایی  و  استثمارگر   ساختارهای   برچیدن   آن  غایت  که   است 

  در   آثارش   از   بسیاری   در   و   است   برخوردار   والایی   اهمیت   از   شریعتی   اندیشه   در   عدالت   البته هرچند 

  اجتماعی   و   تکوینی  اصلی  عدالت  اگر .  است   امامت   از  تابعی   آن  مفهومی   جایگاه   اما  گیرد؛می   قرار   امامت   کنار

 
توان در کتاب تشیع علوی و تشیع صفوی ملاحظه کرد که به علت  های شناور در گفتمان شریعتی را می فهرستی از دال .  9

 شود. های شناور اصلی پرداخته می ها، فقط به دال فراوانی آن 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

81 

  او . شود می  ممکن  امامت   پرتو  در تنها  عدالت این  عینی   و تاریخی  تحقق  که  کند می  تصریح  شریعتی   است،

  به   را   آن   و   کشد می   بیرون   ذهنی   آرمان   یا   اخلاقی   خواست   یک   سطح   از  را   عدالت   امام   که   دهدمی   نشان 

  صدر   تاریخ   بازخوانی   با   شریعتی .  (۵82:  1۳۷9کند )شریعتی،  می   تبدیل   جامعه   اداره   برای   عملی   ای برنامه 

  از   داند؛ای شدن جامعه را فقدان رهبری امام می و طبقه   اشرافیت  بازگشت  و   عدالت  انحراف  علت اسلام،

  معنا   آن   ارزیهم   زنجیره   بستر  در  و  امامت  با   مستقیم  نسبت  در  که   است  مفهومی   او  برای  عدالت   رو  این 

  شناوری   دال   توان می   را   شریعتی   نزد  عدالت   انتقادی،  گفتمان   تحلیل   منظر   از  . ( ۳98:  1۳۷9گیرد )شریعتی،  می 

  دیگر   با   و   آورد می   دست   به   امامت   مرکزی   دال   با   بندی مفصل   طریق   از   را   خود   نهایی   معنای   که   دانست 

  روشنی   مرزبندی   شبکه،  این . سازد می   معنا   از  ای شبکه   امت   و  انتظار  ولایت، عصمت،  چون  کلیدی   مفاهیم 

  نفی   سلبی   معنای   به   عدالت   صفوی،   قرائت   در   که درحالی   کند؛ می   ایجاد   صفوی   تشیع   و   علوی   تشیع   میان 

در می   اخروی   صرفاً   کارکردی   و   فروکاسته   خداوند   از   ظلم    و   فراگیر   اصلی   عدالت   شریعتی،   تشیع   یابد. 

  با   پیوند   در   را   حقوقی   و   طبقاتی   برابری  است و   جاری   جامعه   در   هم   و   هستی   در   هم   که   است   زیربنایی 

  بیمار،   ایجامعه   عدالت   با   ناسازگار   اجتماعی   نظام   رو، ازاین .  کند می   دنبال   سلطه   با   مبارزه   و   امام   رهبری

  تفسیر   کوشد در می   شریعتی   (. 21۴:  1۳۵9شود )شریعتی،  می   تلقی   زوال   به   محکوم   و   موقت   و   منحرف 

  نبود  اگر : »نویسد می   امام  زمامداری  فلسفه  تبیین  در  که چنان   سازد؛   آشکار   را  پیوند   این (  ع)   علی   امام   زندگی 

  بر   را  خلافت   شتر   ریسمان   گردم،   مانع  ظالمی  تجاوز  از  و   بستانم  را  مظلومی   حق   وسیله   این  به   مگر   که 

  شریعتی   گفتمان   در   عدالت  صورت، بدین .  ( 26۵:  1۳۷9)شریعتی،    «کردم می   رهایش   و  نهادممی   گردنش

 . است  امام   رهبری فلسفه   و  سیاسی   مشروعیت   برای   ایشالوده   اخلاقی،  هدفی  علاوه بر 

 

 ولایت    5-2

  معنا،   محور   عنوان به   امامت   با   آن   نسبت  شدن روشن   و   شریعتی   فکری   منظومه   در   عدالت   جایگاه   تبیین   با 

  مفهومی   را دنبال کرد؛   او   گفتمان   در کلیدی  شناور  های دال  از   دیگر   ولایت را به عنوان یکی   توان می  اکنون 

سازد.  می   آشکار   دینی   مشروعیت   و  رهبری   ساختار   با   را   آن   پیوند   و   است   امامت   بحث   منطقی   امتداد   که 

  و   امام میان   پیوند   حلقه  عنوان ولایت به  بلکه  داند؛ محدود نمی  سیاسی   یا  فقهی   معنای  در  را  ولایت  شریعتی 

  او   که   است   چارچوب   همین   شود. در می   بازتعریف   تاریخ   بستر   در   ائمه   و   انبیا   خط   تداوم   ضامن   و   امت 

و    امام  به   امت   اجتماعی   مسئولیت  و عملی   رهبری   و   جامعه  زمام   سپردن : »دهدمی  توضیح   چنین   را   ولایت 

  .« ولایت   یعنی   ... او   الگوی   بر  شدن   و  او   آگاهی   نور  به   دیدن  و   او   راه  تعقیب  و  او  به   اقتدای   دیگر،  عبارت   به 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

82 

  اعتقادی   یا   عاطفی   رابطه   یک   شریعتی   نزد   ولایت   که   دهدمی   نشان   تعریف   این .  ( ۷9۳:  1۳۷9)شریعتی،  

 . دهدرا ارائه می  امام  با  امت  آگاهانه  پیوند  و  جمعی   پذیری مسئولیت  عملی،  رهبری  نیست و  صرف 

  یعنی   است؛ (  وارعلی )  علی   حکومت   و   رهبری   دوستی،   کامل   پذیرش   معنای   به   ولایت   از منظر شریعتی، 

)شریعتی،  می   تبیین  بشریت   هدایت   روشن   چراغ   خدا،   بندگی   عالی   نمونه   از   پیروی  .  (21۳:  1۳۵9شود 

  سال   پنج  مدت   در  که   است  برابری  و  آزادی  عدالت،   تحقق   تاریخی   نماد  نگرش   این   در   علی  حکومت 

  شمار   به   ضروری   و   زنده   آرزویی   همچنان   ها ملت   همه   برای   میراث،   این   و   یافت   عملی   شکل   حکومتش 

  انقلابی   و   سیاسی   اجتماعی،   مسئولیتی   عاطفی نیست؛ بلکه   رابطه   یک   گفتمان   این   در   ولایت   بنابراین   رود؛ می 

   . (21۴: 1۳۵9خواند )شریعتی،  می  فرا  آزادی   و  عدالت   تحقق  مسیر   در  حرکت   به  را  امت  که   است 

  در   که   ایظالمانه   و   جبارانه   ولایت   نوع   هر   از  رهایی   بخش است؛ رهایی   ای نزد شریعتی عقیده   ولایت 

)شریعتی،    کرده   جلوه   تاریخ   خواه، عدالت   حکومت  از  الگویی   را  علوی   ولایت   او   . ( 1۷1:  1۳98است 

  تاریخ   سراسر  در  و   یافته   تجسم  تمامی  به   علی  زمامداری   سال  پنج   در  که   داندمی   طلببرابری   و  بخش آزادی 

  طبیعت   جهان   اداره   در   خدا   به   کمک  یا   غیبی   صرفاً  امور   خدمت   در  نه   ولایت،  این .  است   داشته   ضرورت   بشر 

  به   را   مردم   که   است   ایدئولوژیک   چارچوبی   و   زبان   بلکه   یابد؛ می   تقلیل   علی   محبت صرف   به   نه   و   است 

  رو،   این   از   . ( 2۵9:  1۳۵9خواند )شریعتی، فرامی   جهل   زعامت   و   زور   حکومت   جور،   ولایت   برابر   در   مقاومت 

  پیوندی   کند، می   درک   را   جامعه   تاریخی   نیازهای   همزمان   که   است   مفهومی   شریعتی   اندیشه   در   ولایت 

به   اجتماعی  عدالت   با  ناگسستنی  و    و   آزادی  سوی   به   را  انسان  بخش،رهایی   ایدئولوژی   عنوان   دارد 

  بند   از   را   شیعه   که   است  معصوم   حکومت  و   عدل   مذهب  علوی،  دهد؛ زیرا ولایت می   سوق   پذیری مسئولیت 

  به   را   عدالت   و  آزادی   کلمه،  واقعی   معنای   به   و  سازدمی   آزاد  جهل  زعامت  و  زور  حکومت   جور،   ولایت 

 . ( 1۳:  1۳96آورد )شریعتی،  می  ارمغان 

  تضمین   و   علی   حب   صرف   معنای  به   را   ولایت   صفوی   که در نقطه مقابل، به اعتقاد شریعتی تشیعحال آن 

  صرفاً   ولایت   دارد   اعتقاد  و  است   مبری   سیاسی   و   اجتماعی  مسئولیت  هر  از   که   ولایت   نوعی  فهمد؛می   بهشت

  ولایت   رویکرد   این .  است   شده   سپرده   الهی   قدرت   به   طبیعت   و   جهان   اداره   که   ایگونه   به   خداست،   به   کمک 

  درد   به   نه   که   کاهد می   فرو   غیرعملی   و   صوفیانه   امر   یک   به   و   کند می   تهی   سیاسی   و   تاریخی   عینیت   از   را 

   . ( 21۴:  1۳۵9دهد )شریعتی،  می   پاسخ   معاصر   جهان   امور   اداره  به   نه  و   خوردمی   مردم 

 

 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

83 

 امت   5-3

  یابد؛ پیوندی می   امامت   با   پیوند   در   تنها   را   خود   کارکرد   و   تعریف   که   است   مفهومی   امت   شریعتی،   گفتمان   در

  و  قصد  معنای  به  أمّ   ریشه  از   مشتق  دو  هر )  واژه  دو   این  ریشگی هم  در   نیز  شناختی ریشه  و   زبانی  نظر  از   که 

  امامت  پیرامون   ارز هم   مفاهیم   دیگر   از   را  امت  ریشگی، هم   این .  است  مشاهده  قابل (  هدف  سوی  به  حرکت 

  امامت   با  امت  واژه  بودن  ریشه هم  . است  امامت  اجتماعی  و   تاریخی  تحقق  شرط   امت  چراکه   کند؛ می   متمایز 

  او،   تعبیر   به .  است   علوی   تشیع   گفتمان   در   دال   دو  این  میان  ارگانیک   نسبت   فهم   کلید   شریعتی،   نگاه  در

  پیوند   در  را   خود  معنای   که   است  شناور  دالی   نیز   امت  است،   شیعی   گفتمان  مرکزی  دال   امامت  که   گونه همان 

  و   مخاطب بی   رهبری   امت،   بدون  امام  و   است  جهتبی   و   پراکنده  ایتوده   امام،   بدون  امت .  یابد می   امام   با

  شیعه  فهم   در   نظری   معضلات   از  بسیاری  گشای گره   راز   شریعتی،  تعبیر   به   ریشگی، هم   این .  تاریخ   در   اثر بی 

  پیوند،   این   بر تأکید    با  آورد. شریعتی می   فراهم   تشیع   تاریخ   شناختیجامعه   تحلیل   برای   تازه  چارچوبی   و   است 

  را   جمعی   حرکتی   آگاهانه،   انتخابی   با   که   انسانی  افراد  از   گروهی   کند؛می   تعریف   مهاجر   جماعتی   را   امت 

دهند)شریعتی،  می   سامان   امام   آگاهانه   رهبری   تحت   را   حرکت   این   و   کنند می   آغاز   مشترک   ایقبله   سوی به 

1۳98  :۳۵-۴۴ ) .   

  وات   مونتگمری   را   امت   مفهوم   از  او   فهم   جرقه   نخستین   که   کند می   تصریح   امت   معنای   شرح   در   شریعتی 

»نویسد می   کرد. او   جلب   واژه   این   معنایی   های لایه   به   را   او   توجه   که   گاه آن   است؛   زده   از   عبارت   امت : 

  گام هم   همراه،  فکر،هم   افراد   از  ایجامعه   … است  نهفته   تکامل   و  تحرک  تعهد،   آن  بطن  در   که   است   ایجامعه 

  ، «بودن »  بر  مبتنی  تاریخی   های جامعه   برخلاف .« مشترکند   مقصدی   سوی  به  حرکت  حال  در   که  هدف هم   و 

  جمعی  حرکت   و   انسان   شدن   است؛  «کمال »   و  «شدن » هدفش   که  است   ای جامعه  امت  ، «رفاه » یا  « سعادت»

  اند؛ برخورداری  و   قدرت  رفاه،   دنبال  به   دیگر   های جامعه  شریعتی،  تعبیر   به .  مسئولیت   و  آگاهی   مسیر   در   او 

  مسیر   در  مداوم   حرکت   آن   وجودی   فلسفه   که   ایجامعه   ؛ «بودن   خوش  نه   است  شدن   خوب   امت،   هدف »  اما 

دهد )شریعتی،    سامان   را   « رفتن  کاروان »  تا   دارد   نیاز  امام   و   آگاه   رهبری   راهنما،   به   رواین   از  و   است   کمال 

 . ( ۳1تا:  بی 

  است   ایدئولوژیک  و  پویا   دارای موجودیتی   بلکه   نیست؛   سنتی  و  ایستا   ایجامعه   امت  انداز، چشم   این  در

  که  هاانسان   است از  ایجامعه  این جامعه پویا از منظر شریعتی،  . دارد  «حرکت »  و «تعهد » خود بطن  در   که 

  رهبری  یک   در  ایمان، در اشتراک  بر   علاوه   که   هاانسان  از  ایمجموعه  اند؛ مشترک  عمل  و  ایمان  اندیشه، در

  های مسئولیت   از   ای شبکه   اجتماعی،   پیوند   این .  اند کمال   سوی   به   حرکت   به   متعهد   نیز   اجتماعی   مشترک 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

84 

  و   رهبری  برابر  در   حرکت  حرکت،  برابر  در  جامعه   جامعه،  رهبری  برابر  در   فرد:  دهدمی   شکل  را   متقابل

  است؛   همراه  که   عقیده،هم   و   هدفهم   صرفاً  نه   امت  منظر،   این   از .  هدف   و   ایدئولوژی   برابر   در   رهبری

  که   جوامعی  برابر،  در . دارد  جمعی  و  عملی   تعهد آن،  به  رسیدن  برای  و  برگزیده  را  مشترک   قبله   که   گروهی 

  در   نکنند،   آن  سوی  به   واقعی  حرکتی   اما   بپذیرند؛   احساسی  یا  ذهنی   سطح  در  را   مشترکی   هدف   است   ممکن 

 . ( ۴۴:  1۳98گیرند )شریعتی،  نمی  قرار  امت   زمره 

  الهی   نیروهای   میان   تضاد  که   است  ای عرصه   اجتماعی،   صرفاً   موجودیت  یک   از  فراتر  امت در این معنا،  

  ساختارهای   برابر   در   متعهد،   و   آگاه   رهبران   هدایت   با   آرمانی،   جامعه   که   جایی   یابد؛ می   تجلی   آن   در   طاغوتی   و

  قومی   یا  مذهبی  اجتماع  یک  محدوده   از  را  امت  ایدئولوژی،   با   پیوند  این . کند می  ایستادگی   ایستا   و   ستمگر 

  است؛   امامت   مستلزم   آن   تحقق   که   نظامی   کند، می   تبدیل   فعال   و   آرمانی   نظام   یک   به   را   آن   و   برده   فراتر 

  است   ایجامعه   امت   بر همین اساس،. ( 2۳۵:  1۳96آورد )شریعتی،  سربرمی   امت خود   درون  از  که   مفهومی

  و   الهی   تعهدی   آل، ایده   سوی  به   آن   حرکت  و   آگاهی   بر  مبتنی   آن   رهبری   ایمان،  بر   متکی  آن  که ایدئولوژی 

   . آید می   شمار   به  تاریخی 

 

 انتظار   5-4

  روحی،   آمادگی   وضعیت  نمودار   اعتقادی،  صرف  باور  یک  از  فراتر   تشیع شریعتی،   گفتمان   در   انتظار   مفهوم 

تأکید   بارها   شریعتی  . است   جهان   وضع  تحول  و  انقلاب   در  اساسی  اصلاحات   تحقق  برای  اعتقادی   و  عملی 

.  است  « معترض »   یک   حقیقت  در   « منتظر»  هر  ؛ «است  اعتراض  فلسفه  نیست،  تسلیم  فلسفه »  انتظار   که   کند می 

  هوشیاری   او   به   و   کشد می   بیرون   « تفاوتیبی   و   سکوت   وادادگی، »  از   را   انسان   که   است   حالتی   انتظار   او،   باور   به 

  هر ...  باطل   سلطه  و  حاکم   های قدرت   علیرغم   که  است  معتقد   که کسی »   : بخشد می   عملی   آمادگی  و   تاریخی 

  چنین   کند،   دعوت  عدل  و   حق   عالمگیر  جهاد   در   شرکت   به   را   او   و  برخیزد   انقلاب  ندای   است  ممکن   لحظه 

  از   را  انتظار  تعریفی،  چنین   (. 1۵۴الف:  1۳61شریعتی،  )  « رود  خواب   به   تواندنمی  ناچار  و   است  منتظر  کسی 

   . دهدمی   ارتقا انقلابی   آمادگی و  اجتماعی  گیری موضع  یک  سطح   به  ذهنی  اعتقاد  یک  سطح 

  طبقه   آمدن   کار   روی   و   عدالت   پیروزی   ظلم،   زوال   به   قاطع   ایمان   معنای   به   از منظر شریعتی انتظار  

  انقلاب   برای  خودساخته   و   صالح   هایانسان   دست   به   را   عدالت  و   زمین   وراثت  که   است   اسیر   و   محروم 

  های آرمان   تحقق   برای   پذیرمسئولیت   و   فعال  موقعیت   یک   مثابه   انتظار به   در این بستر،.  سپارد می   جهانی

  گیرد می   قرار   تشیع  از  ای کارانه محافظه   و  انفعالی  تلقی   با   تقابل  در  معنا   شود. این می   تعریف   آزادی  و   عدالت 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

85 

  پذیرش   عملی،   و   روحی   وادادگی  به   انتظار   که   جایی  کند، می  نقد  صفوی  تشیع  قالب   در   را   آن   شریعتی  که 

 . ( 21۴:  1۳۵9شود)شریعتی،  می   محدود  تقدیرگرایی   و  فساد  توجیه  موجود،   وضع 

  به   انتظار   واقع،   در .  کند   حفظ   را  خود   کارکرد  و   معنا   تواندنمی   مفهوم امامت   بدون   این گفتمان، انتظار  در

  در   حرکت   به   تاریخ   و   جامعه  سطح در  را   امامت   که  است   ایواسطه   آفرین، مسئولیت   و   فعال   نیروی   عنوان

  و   عدالت   تحقق   نهایی   پذیرش   سو،   یک   از   انتظار، .  بخشد می   پویایی   و   انسجام   تشیع   گفتمان   به   و   آورد می 

  جهت   در  را   جامعه   و   فرد  مسئولیت  دیگر،   سوی   از   و   کند می   تضمین   نامعلوم   ایآینده   در   را  الهی  رهبری

  در   کلیدی   نقشی  شریعتی   گفتمان  در  انتظار  رو،  این   از  . سازد می  روشن   تحقق  این   برای   تلاش  و   سازی آماده 

  است؛   واقعیت   و   حقیقت   میان   تضاد   سنتز   شناور،   دال   این .  کندمی   ایفا   تشیع   معنایی   ساختار   پویایی   و   انسجام 

  غالباً  تاریخی  و  سیاسی  واقعیت اما کند؛می   تضمین را خود قطعی  پیروزی   عدالت  و دین  حقیقت  که   جایی 

  به   باور  و  ظالمانه   موجود   وضع   به   گفتن   نه   یعنی  انتظار از منظر شریعتی.  کندمی   عمل   هاارزش   این  ضد 

  قدرت   معتقد   های انسان   به   تاریخی،   جبر   اعتقاد  این.  نزدیک   ای آینده   در   عدالت  جبری  و   حتمی   پیروزی 

  جهانی  انقلاب   تحقق   برای   را   خود  عینی،  جهاد  و   عملی   مسئولیت   با  نیایش، باید   و  دعا   بیش از  که   دهد می 

  موجب  شود، می  موجود  وضع  به  تسلیم  و  انفعال  مانع  آنکه  بر  علاوه  انتظار  چارچوب،   این  در  .سازند   آماده 

  تشیع   گفتمان   استمرار   برای  را   راه  و  گردد می   معتقدان   عمل   و  ذهن  در   عدالت   و   امامت   های ارزش   تثبیت 

  تعمیق  زمان و  عمل  عرصه  در را  امامت معنای هم : دارد دوگانه  نقشی  انتظار دیگر،  بیان به . سازد می  هموار 

  با   پیوند   از   امامت   مرکزی   دال  انتظار،   بدون   زیرا   کند؛می   حفظ   را  گفتمان  درونی  انسجام   هم   و  بخشدمی 

(؛ بنابراین،  291-2۷۷؛   261- 2۵8:   1۳61شود )شریعتی، می  تهی   خود  اجتماعی  پویایی  و   روزمره   زندگی 

  سیاسی   و   اجتماعی   تحول  در  فعال   نیروهای  امامت،   از   پشتیبانی   و   تثبیت   ضمن   که   است  مفهومی  انتظار،   این 

  که  دهدمی  نشان  تحلیلی  چنین .  کند می   تضمین  را  گفتمان  انسجام  طریق،   این  از  و  آوردمی   در حرکت   به  را

  ساختار   در  پویا   و  بنیادین   عناصر  از   یکی   بلکه   نیست؛  ساده   انتظاری   باور   یک   تنها   شریعتی   گفتمان   در  انتظار 

 . است   تشیع  گفتمان  عملی   و  معنایی 

  شریعتی   اندیشه  در  انتظار و  امت  ولایت،   عدالت،   که  شودمی   روشن   مبتنی بر تحلیل گفتمان شریعتی،

  مرکز   که   ای بینی جهان   اند؛ واحد   بینی جهان   یک   از   ای تنیده درهم   اینها عناصر   بلکه   پراکنده نیستند،   مفاهیمی 

  مفاهیم   این   از   هریک .  است   بخش رهایی   و   عادلانه   توحیدی،   ایجامعه   ساختن   آن   هدف   و   امامت   آن   ثقل 

  گیری جهت   و   انسجام   پویایی،   یکدیگر   با   نسبت   در   و   سازند می   را   علوی   تشیع   معنایی   دستگاه   از   بخشی 

 . سازند می   ممکن  را  شریعتی   گفتمان  تاریخی 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

86 

 علوی  گفتمان  برابر  در  صفوی تشیع   جایگاه: تخاصم  و طرد 

  دهی سازمان   سو، یک   از   است؛   زمان هم   فرایند   دو   گرو   در   گفتمان   هر   تثبیت   موفه،   و   لاکلا   نظری   چارچوب   در

  که   « دیگری»  تولید   دیگر،   سوی   از   و  ارزی هم   از   ای زنجیره   ایجاد   و   مرکزی   دال   اطراف   در   شناور   های دال 

  سازی قدسی   صفوی که با   تشیع .  شود می   تثبیت   آن  هژمونی   امکان   و  گفتمان  هویتی  مرزهای   آن،   طرد   واسطه به 

  را   تشیع   خواهانه عدالت   و  انقلابی  جوهره   سلطنت،   بخشیمشروعیت   برای  ابزاری   به   آن   فروکاستن   و  امامت

  شریعتی   مواجهه   رو، ازاین .  شودمعرفی می   علوی  تشیع  از  شریعتی  قرائت   برابر  در  بدیلی   کرده، به عنوان  خنثی 

آن   صفوی  گفتمان   با  از  آید، به   تاریخی   نقد   یک   که بیش    و   امامت   معنای  بازسازی   برای  کوششی   شمار 

  میان   مرز  آن،   در  که   کوششی   است؛   « دیگری»  این  برابر   در   امت  و   انتظار  عدالت،   مفاهیمی مانند   دهیسازمان 

 . شودمی   فراهم   بخش رهایی  افق  در شیعی   هویت  بازسازی   امکان  و   ترسیم  1۰سلطنتی   تشیع  و  انقلابی  تشیع 

  را   « صفوی  تشیع »  و   « علوی  تشیع »اصطلاح    دو   تشیع،   تاریخ   درونی   تقابل   بندی صورت   برای   شریعتی 

  دو   دهندهنشان   شود، نمی   محدود   تاریخی   واقعیت   یک   بازنمایی   به   ضمن آنکه   دوگانه   این   اما  سازد؛ برمی 

  شریعتی،  قرائت  در . دارند  قرار  تقابل  در  شیعی   هویت  و   امامت   به  معنابخشی  سر   بر  که   است  رقیب  گفتمان 

  با   ارزیهم   از   ای زنجیره   در   و   گیرد می   شکل   فرزندانش   و (  ع)   علی   امام   های آموزه   محور   بر   علوی   تشیع 

یابد  می   سازمان   محرومان   از   دفاع   و  اجتماعی   مساوات   استبداد،   با   مبارزه   خواهی، عدالت   چون   مفاهیمی 

  و   تاریخی   قدسی، مسئولیتی  و   تشریفاتی   برخلاف منصبی   امامت   گفتمان،   این   در   .( ۷۷:  1۳96)شریعتی،  

  ای برساخته   صفوی   گفتمان موسوم به تشیع   مقابل،   در   . است   عدالت   مسیر   در   امت   هدایت   برای   اجتماعی 

  را  امامت  معنای   که  ای دیگری   کند؛ می  عمل  « دیگری طردشده » عنوان به   شریعتی   گفتمانی   منطق  در   که   است 

  . کاهد می   فرو   سلطنت   بخشی مشروعیت   برای  ابزاری   به   را   آن   و   کرده   تهی  محور عدالت   و   انقلابی   ساحت   از

از بدین  الزاماً  شود، هرچند شریعتی اوج آن را در دوره صفوی و  آغاز نمی   صفویه   دوره   روی این تشیع 

  که   است   باور   این   بر   شریعتی   . ( 19۷:  1۳۵9داند )شریعتی،  عالمانی همچون مجلسی و مقدس اردبیلی می 

  به   را   آن   و   کرده   غیرتاریخی  و  قدسی  را  امامت  جمله   از   دینی   مفاهیم   خود،   سلطنت   تثبیت  برای   صفویه 

  مهمی   تحلیلی چارچوب  صفوی،   ـ  علوی   دوگانه  این  . ( ۳8:  1۳۵2است )شریعتی،    درآورده  قدرت   خدمت 

  بخشی مشروعیت   و   موجود   های سنت   نقد  برای   دوگانه   این   از   او .  است   تشیع   از   شریعتی   بازتعریف   فهم  برای 

 
شود، دین نهادی و توحیدی؛ یا دین انقلابی و حکومتی که در تفاوت بین  شریعتی بین دو دین و مذهب، تفاوت قائل می .  1۰

_Movement Institution  .ریشه دارد 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

87 

موسوم به تشیع صفوی در    بر اساس منطق لاکلا و موفه، دیگری   . کند می   استفاده   خود   انقلابی   قرائت   به 

  تمایزگذاری   با   علوی   گفتمان   کند که می   عمل   طردشده   ای نشانه   و   گفتمانی   میدان   مثابه به   گفتمان شریعتی، 

 . سازد می   مشخص   را   انقلابی   شیعی   هویتی   مرزهای   و   کرده   تثبیت   را   خود   هژمونی   دیگری،   این   طرد   و   فعالانه 

از بهره   با   شریعتی  با تشیع صفوی،   گیری    هژمونیک   موقعیتی   به   را   علوی   تشیع   گفتمان   تمایزگذاری 

  گرد   ارزی هم   زنجیره   یک   در   را   استقلال   آزادی،   خواهی، مانند عدالت   متکثر   های خواسته   یعنی   رساند؛ می 

  مرکزی   دال  حول   ممتاز   هاینشانه   شریعتی،   گفتمان  در  کند. می   معنا  امامت  دال   ذیل  را  ها آن   و   آوردمی 

سیاسی )شریعتی،    قدرت   از   طلبی معنا و مشروعیت  از   تهی   گرایی مناسک   ای، فرقه   تعصب   کور،   تقلید   همچون 

  میدان   ترتیب، بدین .  شوند می   طرد   علوی   سنت   با   ناسازگار   و   تفسیرناپذیر   های نشانه   عنوان به   ( ۵۳:  1۳۵9

  گذر  ایتازه   هژمونی   به   صفوی  گفتمان   یافته عینیت   وضعیت  از معنا،  ثقل مرکز  جایی جابه  با  تشیع  گفتمانی

  پایداری   و  معنایی  هژمونی  تثبیت  برای  شریعتی  . است   استوار   پذیریمسئولیت   و   آگاهی   عدالت،   بر  که   کند می 

  طریق   از   را   معنا   این   و   گیرد می   بهره   آن   پیرامون   ممتاز   های نشانه   و   امامت   مرکزی   دال   از   علوی،   تشیع   گفتمان 

  بازتعریف   با   او  سازی، برجسته   سازوکار   در .  کند می  تقویت  رانیحاشیه   و   سازی برجسته  اصلی  سازوکار  دو

  دینی   متون  تحلیل   و  مقاله  سخنرانی،  مانند   کلامی  ابزارهای  از  گفتمان،  ساز هویت   معیارهای   تعیین   و  امامت 

  و   رانی حاشیه   طریق   از   همزمان، .  شود  تثبیت   مخاطبان   ذهن   در   مرکزی   دال   کارکرد   تا   کند می   استفاده 

  سنت   با   ناسازگار هاینشانه  و  ( ۳6:  1۳88؛  شریعتی،   19۳:  1۳۵9صفوی )شریعتی،    گفتمان  سازی ناارزنده 

  روشن   را   خود   گفتمان   معنایی   و   هویتی   مرزهای   و   کرده   تقویت   را   سازیدیگری   تا   کندمی   استفاده   علوی

  و   معنا بی   اعتماد،  غیرقابل  را   رقیب  گفتمان  ناخودآگاه   طور به   مخاطب شودمی   موجب   استراتژی  این.  سازد

   . شود   پذیرفته  هژمونیک  جایگزین   عنوان به  را  علوی   گفتمان و  ببیند  زاانفعال 

  عملیاتی   امکان   اجتماعی،  های گروه  و   جوانان  اجتماعی   سازماندهی  و   بسیج  با  شریعتی   این،  بر  علاوه

  گفتمانی   هژمونی   ترتیب،   بدین .  ( 9۵:  1۳9۰آورد )بهشتی،  می   فراهم   را   گفتمان   عملی   انسجام   و   ها آموزه   شدن 

  سازی دیگری  کلامی،   ابزارهای   زیرا شود؛ می   تثبیت عملی   و  اجتماعی عرصه  در هم  و  معنا  سطح  در  هم او

 . دهندمی   شکل   را  هژمونی  از  منسجم   ایشبکه  و   کنندمی  افزایی هم  یکدیگر   با   جمعی  سازماندهی   و
 

 گیری نتیجه 

  امامت   تعریف   طریق   از   توانست   شریعتی   گفتمان  که   دریافت   توان می   موفه،   و   لاکلا   نظری  چارچوب   بر   مبتنی 

  معانی   از   ای شبکه   انتظار   و   امت   ولایت،   عدالت،   مانند   کلیدی   شناور   های دال   بازتعریف   و   مرکزی   دال  عنوان به 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

88 

 ترتیببدین   و   داد   شکل   را   ها دال   میان   ارزی هم   های زنجیره   بندی، مفصل   این .  کند   ایجاد   بخش انسجام   و   ارز هم 

  سیاسی   و   اجتماعی   کنش   برای   معنایی   های سرمایه   به   را   دینی   مفاهیم   که  شد   خلق   معانی   از   منسجم   ای شبکه 

  ایفا   نیز   ساز هویت   نقشی   بود،   گفتمان   داخلی   انسجام   مرجع   گونه که همان   امامت   مرکزی   دال   . ساخت می   تبدیل 

 طرد  با   شریعتی .  کرد   آشکار   را  صفوی   تشیع   و   علوی   تشیع   یعنی   ؛ « دیگری »  و   « ما »   میان   تفاوت   و   کرد می 

  صفوی  تشیع   گفتمانی   میدان   به   را   رقیب   معانی   توانست   نظر،   مورد   عناصر   سازی برجسته   و   ناسازگار   های نشانه 

 .  هژمونیک کند   تثبیت   تاریخی   و   پذیر مسئولیت   خوانشی انقلابی،   عنوان   به   را   علوی   گفتمان   و   کند   منتقل 

  بازتولید   نیز   اجتماعی   و   عملی   عرصه   در   بلکه   نشد؛   معنا   و   نظریه   به   محدود   تنها   هژمونیک   تثبیت   این 

  و   آموزش   ضمن   دینی،   متون   تحلیل   و   مقاله   سخنرانی،   مانند   کلامی   ابزارهای   از   گیری بهره   با   شریعتی .  شد 

  گفتمان   سازی ناارزنده   با   او   همزمان، .  کرد   تثبیت  مخاطبان   ذهن   در  را   مرکزی  دال  معنای   مفاهیم،   بازنمایی 

  ارزشی   و   هویتی   مرزهای   و   کرد   تقویت  را   سازی دیگری   علوی،   سنت   با   ناسازگار   های نشانه   و   صفوی 

  سازماندهی   و   بسیج  ظرفیت   با   تاریخی  و  اجتماعی   سطح   در  سازوکارها   این . ساخت   روشن  را   خود   گفتمان 

   . آوردند  فراهم  را  گفتمان  مفاهیم  و   هاآموزه  شدن   عملیاتی امکان  و  داشتند  افزایی هم  اجتماعی  های گروه 

 علاوه  که   بود   پذیر مسئولیت   و   خواهانه عدالت   انقلابی،   صورت به   شیعی   هویت   بازسازی   فرایند،   این   نتیجه 

  که  گرفت  شکل  ها کنش  و  معانی  از  ایشبکه . شد  اثرگذار  نیز  تاریخی  و  اجتماعی  عرصه  در  نظری،   تثبیت  بر 

 موقعیتی  به   معاصر   ایران   فرهنگی   و   سیاسی   منازعات   میدان   در   را   شریعتی   گفتمان   داخلی،   انسجام   ضمن 

  عناصر  ضمن حفظ  که  انجامید  فعال  و  نوین  به خلق گفتمانی  عملی،  و  معنایی  بازتولید  این . رساند  هژمونیک 

  ایدئولوژیک  بسیج   اجتماعی و   های سلطه   و   نابرابر   ساختارهای   با   مبارزه   خدمت   در   عناصر   در آن،  دین   بنیادین 

  دین   بازسازی شریعتی،   از آنجا که در   11. ( 2۰2:  1۳8۴گرفت )میرسپاسی،    قرار   استعمار   و   استبداد   علیه   مردم 

:  2،ج 1۳9۴داشت )شریعتی،    کار   دستور   در   سازی عملی برای تحقق عدالت را حرکت   و   توده   توانمندسازی 

 مقابل  در   است   قادر   که   شد   تبدیل   ساختاری  تحولات   محرک   موتور   و   اجتماعی   نوسازی   ابزار   به   (، 21۴

  بر همین اساس،   . ( 1۰۳- 1۰۰:   1۳96کند )شریعتی،   ایفا   را   برنده پیش   و   فاعل   نقش   نابرابر،   و   ستمگر   ساختارهای 

  جامعه   و   فرد   که   شدند   تبدیل   مطالباتی   به   باشند،   مناسک   و   باورها   از   ای مجموعه   که بیش از آن   دینی   های آموزه 

در نتیجه    12. ( 2۷۴:  1۳61خوانند )شریعتی،  فرامی   عدالتی بی   علیه   مبارزه   و   فعال   مشارکت   پذیری، مسئولیت   به   را 

 
 2۳۰:  2، ج1۳9۴گوید، شریعتی به این فرایند احیاء گذشته در حال می . 11

 با طرح اسلام به عنوان ایدئولوژی در مقابل اسلام به عنوان فرهنگ. . 12



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

89 

  گیری شکل   در   و   شد   تبدیل   ها توده   بسیج   در   مهم   معنایی   و   فکری   منابع   از   یکی   به   شریعتی   این تحولات، گفتمان 

  انجامید،   اسلامی   انقلاب   به  که   فرایندی   در   ویژه به   1۳۵۰  دهه   انقلابی   و   اعتراضی   های حرکت   به   دهی جهت   و 

  آشنا   فرهنگی   های نشانه   و   زبان   که گفتمان او با   بود   آن   از   ناشی   زیادی   حد   تا   جایگاه   کرد. این   ایفا   مؤثر   نقشی 

  کند )رهنما،  درونی   و   منتقل   سرعت به   را   طلبانه آزادی   و   خواهانه عدالت   های پیام   توانست می   ها، توده   برای 

داشته باشد )بهشتی،    ای کننده تعیین   نقش   جوان   نسل   میان   در   انقلابی   انگیزه   و   شور   برانگیختن   ( و در 189:  1۳8۵

 یک  چگونه   که   دهد می   نشان   موفه   و   لاکلا   نظریه   پرتو   در   شریعتی   گفتمان   تحلیل   از این منظر،   . ( 9۵:  1۳9۰

  نیرویی   به   و   رود   فراتر   پردازی نظریه   سطح   از   معنایی،   انسجام   ایجاد   و   مفاهیم   بازآرایی   با   تواند می   فکری   پروژه 

 .  شود   تبدیل   اجتماعی – سیاسی   تحولات   در   هژمونیک 

 

 منابع 

  نگاه :  تهران .  ایران   اسلامی   جمهوری   دوره :  ایران  سیاسی   شناسی جامعه   بر   ای دیباچه (.  1۳8۵. ) ح  بشیریه،  •

 . معاصر 

  های اندیشه  و   آثار نشر  بنیاد : جا بی .  شدن  مسیر   در  جستجوگری :  شریعتی  دکتر (. 1۳9۰. ) م . س   بهشتی،  •

 . بهشتی  دکتر  الل آیت  شهید 

 . نو  گام : تهران(. مترجم  قرقلو، . ک )  ناکجاآباد  جستجوی  در  مسلمانی (. 1۳8۵. ) ع   رهنما،  •

 . کیان   ماهنامه .  ایدئولوژی   از  تر فربه (. 1۳۷2. ) ع   سروش،  •

  عنبری، .  م  و  ها جمشیدی . غ ( ) گراییاسلام   ظهور  و   اروپامداری )   بنیادین   هراس (.  1۳۷9. ) ا . ب  سعید، •

 . تهران  دانشگاه : تهران(. مترجمان 

 . نی : تهران. زبان  و   گفتمان  قدرت، (. 1۳8۷. ) ا . ع   سلطانی،  •

 . جا بی . بودن   شیعه   مسئولیت (. 1۳۵2. ) ع   شریعتی،  •

 . جا بی : نابی . ( ۳  آثار  ابوذر )مجموعه (. 1۳8۷. ) ع   شریعتی،  •

 . جا بی :  سحاب کتاب. ( ۷ آثار  شیعه )مجموعه (.  تابی . )ع   شریعتی،  •

 . جا بی : نابی . ( 9  آثار  تشیع علوی و تشیع صفوی)مجموعه (. 1۳۵9. ) ع   شریعتی،  •

 نا.  جا. بی (. بی 1۰گیری طبقاتی اسلام )مجموعه آثار  جهت   (. الف 1۳۵9. ) ع   شریعتی،  •

 . تا بی : جابی . ( 1۷  آثار  )مجموعه 2اسلام شناسی. ج  (. 1۳9۴. ) ع   شریعتی،  •

 . مقدم .  (19 آثار   حسین وارث آدم )مجموعه (. 1۳61. ) ع   شریعتی،  •



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

90 

 نا. جا. بی (. بی 22مذهب علیه مذهب )مجموعه آثار   (. الف1۳61. ) ع   شریعتی،  •

 . جا(. بی 26  آثار  علی )مجموعه (. 1۳۷9. ) ع   شریعتی،  •

 . شریعتی   علی   دکتر فرهنگی   بنیاد مؤسسه :  تهران . ایدئولوژی  و  بینی جهان (. 1۳96. ) ع   شریعتی،  •

 . باوران  سپیده :  تهران. امامت  و  امت (. 1۳98. ) ع   شریعتی،  •

  شریعتی   علی   دکتر   فرهنگی   بنیاد   مؤسسه :  تهران .  اسلامی–ایرانی   هویت   بازشناسی (.  1۳88. ) ع   شریعتی،  •

 . مزینانی 

 . بخش چاپ :  تهران. است  فاطمه   فاطمه،(. 1۳96. ) ع   شریعتی،  •

 . جا بی . تجددخواهی  مبانی  و  تبریز  مکتب :  ایران درباره  تأملی (. 1۳92. )ج . س   طباطبایی،  •

  رادیکال   دموکراتیک   سیاست   سوی به :  سوسیالیستی  استراتژی   و   هژمونی (.  198۷. ) ش   موف،   و   ، .ا   لاکلا،  •

 . ثالث نشر : تهران(. مترجم رضایی، . م)

 . جا بی .  الامامیة   عقائد (. 1۳66. ) ح . ح  داود،  و   ، .م . م  آصفی،  ، .ر . م  مظفر،  •

 . ثالث   نشر : تهران(.  مترجم توکلیان، . ج )  ایرانی  مدرنیته   در  تأملی (. 1۳8۴. ) ع   میرسپاسی،  •

 . تهران فرهنگ،   نقد. شریعتی   شناختی جامعه  تخیل  از   نظری  اتودی(. 1۴۰1. ) ج   میری،  •

.  صفوی   تشیع  و  علوی تشیع  مفهوم دو  بر تأکید  با   شریعتی  پژوهی  دین  واکاوی(. 1۳99. ) ج . س   میری،  •

 https://doi.org/1۰.22۰۳۴/rs.2۰2۰.۵8۴۵. 1۳8– 121  ، ( 1) 9  دین،  فلسفه  جستارهای 

  مجموعه (.  شرح  آملی،   زاده حسن .  ح)   التنبیهات   و   الإشارات   شرح (.  1۳86. )م .  ب .  م   طوسی،   نصیرالدین  •

 . جا بی .  2  ج   طوسی،  نصیرالدین  خواجه   آثار 

 . نی : تهران(. مترجم  جلیلی، .  ه ) گفتمان  تحلیل  در  روش  و  نظریه (. 2۰۰2. ) ل   فیلیپس،  و  ، . م  یورگنسن،  •

 

  



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

91 

Alavi Shiaism and the Reconstruction of Meaning: 

 A Discourse Analysis of Shariatias Religious Reform Based on 

Laclau and Mouffes Theory 

 

Zahra Khani
1, Amir Mohajer Milani

2
 

 
1. PhD in Religious Studies, University of Religions and Denominations 

2. Assistant Professor, Department of Jurisprudence and Law, School of Women and Family 

Studies 

 

Abstract 

Religious reform in the Islamic world since the late nineteenth century has 

emerged as one of the most significant intellectual and social responses to the 

encounter between Islam and modernity. Throughout this period, diverse 

historical and social conditions; ranging from colonial encounters and the 

challenge of Western modernity to the rise of socialism, the spread of modern 

science and technology, and later the experience of revolutions and religious 

states, generated multiple forms of reformist discourse. These shifting contexts 

not only raised new questions about the relationship between religion, political 

authority, social justice, and scientific progress, but also underscored the need 

for a critical rethinking of inherited traditions and their compatibility with the 

demands of contemporary life . 

Within this broader genealogy of Islamic reform, Ali Shariati occupies a 

distinctive and influential place; not because he explicitly aligned himself with 

the reformist canon, but because the conceptual innovations at the heart of his 

thought situate him within this tradition. In the sociopolitical climate of 1960s 

and 1970s Iran, and in response to dominant juridical and institutional readings 

of religion, Shariati sought to reconstruct key concepts of Shi‘ism to equip them 

with new social and emancipatory functions. While intellectually indebted to 

earlier reformers such as Jamal al-Din al-Afghani and Muhammad Iqbal, 

Shariati’s project both extends and transforms the reformist lineage by 

redefining Shi‘i concepts in ways that resonate directly with the struggles of 

his own time. Drawing on Laclau and Mouffe’s discourse theory, this study 

argues that Shariati’s intellectual project amounts to a comprehensive 

reconfiguration of the Shi‘i semantic field. In this reconstruction, imamate 

 
*Email: z.khani@urd.ac.ir 



 1404  پاییز و زمستان ، 2، شماره 16دوره                      دوفصلنامه جامعه شناسی تاریخی  

 

92 

functions as the nodal point that confers coherence on the entire discursive 

formation. Around this central category, Shariati reorganizes key concepts such 

as justice, guardianship (velāyat), community (ummat), and expectancy 

(entezār), treating them not merely as doctrinal themes but as floating signifiers 

whose meaning must be articulated within new chains of equivalence. Through 

this articulatory process, Shariati generates a network of meanings in which 

religious concepts are endowed with social, ethical, and political potency. 

Shi‘ism, in this framework, becomes an identity grounded not in inherited 

symbolism or ritual continuity but in collective responsibility, ethical action, 

and resistance against oppression . 

A central feature of this discursive formation is the construction of 

boundaries between competing versions of religion. Shariati employs a logic 

of exclusion to distinguish between “Safavid Shi‘ism” and “Alavid Shi‘ism,” 

marking the former as a passive, hierarchical, and state-serving formation and 

the latter as a dynamic, justice-oriented, historically engaged alternative. This 

boundary-making not only defines the internal coherence of his discourse but 

also delineates the contours of collective identity by organizing distinctions 

between “us” and “others.” In this configuration, the redefined imamate serves 

simultaneously as a source of internal unity and as a principle of differentiation, 

enabling Shariati to establish a new political and ethical horizon for Shi‘i 

identity . 

The hegemonic potential of this discourse becomes clear when examined in 

its social and historical context. Shariati’s reinterpretation of religious concepts 

reordered the expectations and responsibilities associated with faith, 

transforming religion into an engine of empowerment and a catalyst for 

political mobilization. By translating abstract doctrines into demands for social 

justice, communal solidarity, and moral agency, Shariati provided a vocabulary 

through which religious identity could be tied to the struggle against inequality 

and domination. His discourse thus produced a model of Shi‘ism that was not 

merely theoretical but capable of shaping collective action and mobilizing 

publics in moments of political crisis . 

The findings of this study suggest that Shariati’s reconstruction of Shi‘ism, 

framed through the discourse of Alavid Shi‘ism, successfully transformed 

religious elements into the building blocks of a broader political project. 

Through the reorganisation of floating signifiers around the central axis of 

imamate, his discourse created stable chains of equivalence that endowed 



 یلانیمهاجر م  ریام و یزهرا  خان ...                                    معنا یو بازساز یعلو عیتش

 

93 

concepts such as justice, community, and expectancy with new relational 

meanings. This process activated the capacity of religion to foster collective 

agency, enabling it to function both as an ethical framework and as a practical 

tool for social transformation. Shariati’s discourse not only stabilized a new 

interpretive horizon but also became a hegemonic force that influenced the 

direction of political and social movements in Iran during the 1970s . 

Ultimately, this study demonstrates that Shariati’s project illustrates how a 

reimagined religious tradition, when articulated through a coherent discursive 

logic, can transcend doctrinal interpretation and operate as a potent ideological 

and mobilizational force. By reshaping the conceptual architecture of Shi‘ism 

and aligning it with aspirations for justice, freedom, and collective 

responsibility, Shariati forged a discursive formation that played a 

consequential role in the sociopolitical transformations of modern Iran. His 

work shows how the reconfiguration of meaning can function as a catalyst for 

both identity formation and structural change, revealing the power of discourse 

to animate new forms of collective life. 
 

Keywords: Religious Reform, Ali Shariati, Reconstruction of Meaning, 

Revolutionary Reading, Discourse Analysis, Laclau and Mouffe, Alavid 

Shi‘ism, Hegemony 

 


